
 

 

UNIVERSIDADE PAULISTA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 
 
 
 

NAS RUAS E NAS REDES: 
Ativismo e Ecologia da Comunicação na 

Marcha Mundial das Mulheres 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Comunicação da Universidade 

Paulista, para obtenção do título de Mestre em 

Comunicação. 
 
 

MARIA APARECIDA LADEIRA DA CUNHA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Paulo 
2015  



UNIVERSIDADE PAULISTA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 
 
 
 
 

MARIA APARECIDA LADEIRA DA CUNHA 
 
 
 
 
 

 
NAS RUAS E NAS REDES: 

Ativismo e Ecologia da Comunicação na 
Marcha Mundial das Mulheres 

 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Comunicação da Universidade 
Paulista, para obtenção do título de Mestre em 
Comunicação, sob a orientação do Prof. Dr. 
Jorge Miklos. 
 
Área de Concentração: Comunicação e Cultura 
Midiática 
 
Linha de Pesquisa: Contribuições da Mídia 
para Interações entre Grupos Sociais 

 
 
 

São Paulo 
2015  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

         Cunha, Maria Aparecida Ladeira da. 

     Nas ruas e nas redes: ativismo e ecologia da comunicação na 
Marcha Mundial das Mulheres / Maria Aparecida Ladeira da Cunha - 
2015. 

104 f.: il. color. 
 

  Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Comunicação da Universidade Paulista, São Paulo, 
2015. 

 
      Área de Concentração: Comunicação e Cultura Midiática.  
      Orientador: Prof. Dr. Jorge Miklos. 
 

  1. Cibercomunidade. 2. Ecologia da comunicação. 3. Mídia 
radical. 4. Novos movimentos sociais. 5. Feminismo. 6. Marcha 
Mundial das Mulheres.  I. Miklos, Jorge (orientador). II. Título 

 

 

 

 

 

 

 



MARIA APARECIDA LADEIRA DA CUNHA 
 
 

NAS RUAS E NAS REDES: 
Ativismo e Ecologia da Comunicação na 

Marcha Mundial das Mulheres 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Comunicação da Universidade 
Paulista, para obtenção do título de Mestre em 
Comunicação, sob a orientação do Prof. Dr. 
Jorge Miklos. 
 

 
 

Aprovada em: _____/_____/_____ 

 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Jorge Miklos (Orientador) 

Universidade Paulista – UNIP 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. José Eugênio de Oliveira Menezes 

Faculdade Cásper Líbero 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr.ª Simone Luci Pereira 

Universidade Paulista – UNIP 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Às mulheres da minha vida, Mãe e irmãs queridas. 

Exemplos de determinação que, em suas lutas diárias, ensinaram-me a buscar a 

realização dos meus sonhos e fazer a vida valer a pena! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



AGRADECIMENTOS 

 

Ao meu amado filho João, meu “parceirinho” de todas as horas, que, a sua 
maneira, aprendeu a dividir minha presença e atenção com livros e cadernos de 
anotações. 

Ao meu esposo Felipe, pela motivação e parceria. A realização do meu sonho 
de Mestrado só foi possível graças a sua ajuda nos cuidados com nosso filho. 

À minha mãe Dárcia, minha base, meu exemplo de vida, que nos ensinou 
desde pequenos a valorizar o que tínhamos e a buscar nos estudos as 
possibilidades de crescimento. 

Aos meus irmãos André, Adriana e Cecília, e aos irmãos “emprestados” Ilsete, 
Carlos Eduardo e Joaquim, por todo o incentivo, por toda fé depositada em mim. 
Espero poder retribuir de alguma forma toda esta força que me deram. 

Agradeço também a minha nova família: sogro, sogra, cunhados, avós e tios, 
por me ajudarem nos momentos em que precisava dedicar-me aos estudos. 

À Associação Educacional Dom Bosco, por todo o apoio e incentivo aos meus 
estudos, e a toda a equipe do Núcleo Integrado de Comunicação, pela cumplicidade 
e parceria na realização das atividades. 

Aos amigos e colegas de trabalho que acompanharam de perto esta trajetória, 
especialmente nos momentos mais críticos. “Um passo de cada vez!” Esta frase me 
acompanhará por toda a vida! 

Aos meus queridos alunos das Faculdades Dom Bosco, por estimularem 
muitas das ideias presentes aqui nesta pesquisa. 

A CAPES/PROSUP, por acreditar e apoiar financeiramente minha pesquisa. 

Aos profissionais da Universidade Paulista, em especial à Prof.ª Dr.ª Malena 
Contrera, por compartilhar de uma forma divertida e generosa o seu rico 
conhecimento, e ao querido Marcelo Rodrigues, sempre solícito e comprometido na 
resolução dos nossos problemas. 

Ao Prof. Dr. Milton Pelegrini, meu primeiro orientador, e à Prof.ª Dr.ª Monica 
Martins, por fazerem parte do grande momento de iniciação à pesquisa. Obrigada 
por me apresentarem muitos dos autores que serviram como guia nesta pesquisa. E 
um agradecimento especial pela oportunidade de fazer parte da Revista Nhengatu. 

À querida Patrícia Rodrigues, militante da Marcha Mundial das Mulheres, por 
sua paciência e riquíssima contribuição para esta pesquisa. 

E para finalizar, um agradecimento muito especial ao caríssimo orientador e 
amigo, Prof. Dr. Jorge Miklos, por ser essa luz na vida de seus orientandos. 
Obrigada por sua generosidade, paciência e palavras de incentivo, principalmente 
nos momentos mais difíceis. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Falar da mulher, em termos de aspiração e projeto, rebeldia e 

constante busca de transformação, falar de tudo o que envolva 

a condição feminina, não é só uma vontade de ver essa mulher 

reabilitada nos planos econômico, social e cultural. É mais do 

que isso. É assumir a postura incômoda de se indignar com o 

fenômeno histórico em que metade da humanidade se viu 

milenarmente excluída nas diferentes sociedades no decorrer 

dos tempos.” 

 

(Maria Amélia de Almeida Teles) 



RESUMO 
 

Esta pesquisa versa sobre as relações entre Comunicação, Cibercultura e os Novos 
Movimentos Sociais, em particular o movimento feminista. Nesse quadro temático, o 
objeto de estudo coincide com o recorte específico da Marcha Mundial das Mulheres 
(MMM) e suas ações nas ruas e nas redes sociais telemáticas. O objetivo é 
esquadrinhar a diversidade identitária desse sujeito coletivo (movimento feminista), a 
transversalidade nas demandas por direitos, a participação política das organizações 
em rede e, finalmente, as formas de ativismo e de empoderamento por meio de 
articulações midiáticas. Com base em tais elementos, o problema de pesquisa diz 
respeito justamente à questão de que modo a MMM se apropria das mídias no 
intuito de promover o processo de mobilização, participação e compartilhamento de 
informações e como esses meios se integram e se transformam quando 
empregados pelo movimento. A hipótese principal é que a MMM se apropria dos 
meios de comunicação, sejam elas de caráter primário, secundário ou terciário 
(segundo a teoria da mídia de Harry Pross, 1972) em busca de maior visibilidade, 
mobilização e engajamento para a discussão de suas pautas, construindo assim 
experiências de mídia radical (segundo Downing, 2004) no caminho de uma ecologia 
da comunicação (de acordo com Vicente Romano, 1993). Os procedimentos 
metodológicos envolveram pesquisa bibliográfica com acompanhamento e reflexão 
crítica de processos, em atendimento ao perfil exclusivamente teórico da pesquisa. A 
articulação temática entre Comunicação, Cibercultura e Novos Movimentos Sociais 
foi cumprida com base no referencial epistemológico das teorias da comunicação, da 
mídia e dos movimentos sociais contemporâneos. Entre os autores estudados 
destacam-se Eisler (2007), Scherer-Warren (2011), Castells (1999; 2003; 2013), 
Moraes (2008), Downing (2004), Pross (1972; 1997), Romano (1993; 1998; 2004), 
Baitello Jr. (2005; 2010) e Miklos (2014).  Conclui-se sobre a importância da 
complementaridade nos espaços que compreendem redes e ruas, visto que o 
ciberespaço proporciona facilidades na produção e compartilhamento de 
informações, mas a necessidade de convívio e proximidade torna-se essencial para 
o fortalecimento dos vínculos comunicacionais. 
  

Palavras-chave: Cibercomunidade; Ecologia da Comunicação; Mídia Radical; 
Novos Movimentos Sociais; Feminismo; Marcha Mundial das Mulheres. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT 

 
This research deals with the relationship between Communication, Cyberculture and 
New Social Movements, particularly the feminist movement. In this thematic 
framework, the object of study coincides with the specific focus of the World March of 
Women (WMW) and their actions in the streets and telematic social networks. The 
goal is to scan the identity diversity of this collective subject (feminist movement), the 
transverse nature of demands for rights, political participation of network 
organizations and finally forms of activism and empowerment through media joints. 
Based on these elements, the research problem concerns precisely the question of 
how the MMM appropriates the media in order to promote the process of 
mobilization, participation and sharing of information and as such means are 
integrated and transformed when used by movement. The main hypothesis is that the 
MMM appropriates the media, whether they are primary, secondary or tertiary 
(according to media theory of Harry Pross, 1972) in search of greater visibility, 
mobilization and engagement to discuss their agendas thus building of radical media 
experiences (according to Downing, 2004) in the way of communication ecology 
(according to Vicente Romano, 1993). The methodological procedures involved with 
accompanying literature and critical thinking processes, in compliance with 
exclusively theoretical profile of the research. The thematic link between 
Communication, Cyberculture and New Social Movements was fulfilled based on the 
epistemological framework of theories of communication, media and contemporary 
social movements. Among the authors studied stand Eisler (2007), Scherer Warren 
(2011), Castells (1999; 2003; 2013), Moraes (2008), Downing (2004) Pross (1972; 
1997), Romano (1993; 1998; 2004) Baitello Jr. (2005; 2010) and Miklos (2014). It is 
concluded on the importance of complementarity in the spaces comprising networks 
and streets, as the cyberspace provides facilities for the production and sharing of 
information, but the need for interaction and proximity becomes essential to 
strengthen communication links. 
 

Keywords: Cyber Community; Communication Ecology; Radical Media; New Social 
Movements; Feminism; World March of Women.  
  



LISTA DE FIGURAS 
 

Figura 1 - Vênus de Willendorf 

Figura 2 - Reunião da Marcha (2003) 

Figura 3 - Ação da MMM em 2004 

Figura 4 - Batucada no dia 8 de março de 2005 

Figura 5 - Marcha em 8 de março de 2006 

Figura 6 - Fuzarca Feminista em ação, em 8 de março de 2013 

Figura 7 - Reunião de Planejamento para a 4ª Marcha Mundial das Mulheres 

Figura 8 - Divulgação da Exposição “Feminismo em marcha” 

Figura 9 - Página oficial da SOF – Sempreviva Organização Feminista 

Figura 10 - Formação do Núcleo ABC/SP da Marcha Mundial das Mulheres 

Figura 11 - Coletivo de comunicadoras da Marcha Mundial das Mulheres 

Figura 12 - Matéria publicada no Portal Terra sobre as ações de protestos no 
Dia Internacional da Mulher, em 08 de março de 2014 

Figura 13-Logotipo da Marcha Mundial das Mulheres, em 2000 

Figura 14 - 2.ª Marcha Mundial das Mulheres, em 2005 

Figura 15 - A Colcha da Solidariedade  

Figura 16 - Chamada para a 3.ª Marcha Mundial das Mulheres, em 2010 

Figura 17 - 3.ª Marcha Mundial das Mulheres, em 2010 

Figura 18 - Encontro de Formação durante a 3.ª Marcha Mundial das Mulheres 

Figura 19 - Divulgação do 9.º Encontro Internacional 

Figura 20 - Batucada Feminista 

Figura 21 - Operação Lambe-Lambe no período da Copa do Mundo, em 2014 

Figura 22 - Operação Lambe-Lambe 

Figura 23 - Lista de E-mails 

Figura 24 - Blog da Marcha Mundial das Mulheres 

Figura 25 - Post no Facebook sobre a legalização do aborto 

Figura 26 - Fanpage no Facebook 

21 

35 

36 

37 

38 

39 

40 

42 

43 

44 

45 

60 

 

62 

63 

64 

65 

66 

68 

70 

71 

73 

74 

83 

85 

86 

87 



Figura 27 - Página do Twitter 

Figura 28 - Youtube 

Figura 29 - Rádio Web MMM 

Figura 30 - Post convocando para ação nas ruas 

Figura 31 - Banner de divulgação do Butecodas Mina 

Figura 32 - Divulgação do Rolê Colaborativo para 4ª ação da MMM 

88 

89 

90 

91 

92 

94 

 

  



SUMÁRIO 
 

 
INTRODUÇÃO .................................................................................................... 
 
1. MULHERES EM MARCHA ....................................................................... 
 
1.1. Raízes do Patriarcado .............................................................................. 
1.2. Feminismo em movimento ........................................................................ 
1.3. A Marcha Mundial das Mulheres .............................................................. 
1.3.1. A Marcha e a SOF .................................................................................... 
1.3.2. A Marcha e o ABC .................................................................................... 
1.3.3. O Coletivo de Comunicadoras .................................................................. 
 
 
2. A MARCHA NAS RUAS ........................................................................... 
 
2.1. Comunicação e Mobilização Social .......................................................... 
2.1.1O corpo como mídia ................................................................................. 
2.1.2Ecologia da comunicação ........................................................................ 
2.2. Novos espaços de representação e resistência ....................................... 
2.2.1Mídia Radical ........................................................................................... 
2.3. A Marcha Mundial das Mulheres nas ruas ............................................... 
2.3.1. As marchas internacionais ....................................................................... 
2.3.2. Os encontros internacionais ..................................................................... 
2.3.3. Batucada Feminista .................................................................................. 
2.3.4. Lambe-lambe ............................................................................................ 
 
 
3. MULHERES EM REDES .......................................................................... 
 
3.1. Sociedade e mobilização em rede ............................................................ 
3.1.1. Ciberativismo ............................................................................................ 
3.1.2. Ciberfeminismo ......................................................................................... 
3.2. Redes de resistência................................................................................ 
3.3. A Marcha Mundial das Mulheres nas redes ............................................. 
3.3.1. Lista de E-mails ........................................................................................ 
3.3.2. Blogs......................................................................................................... 
3.3.3. Facebook.................................................................................................. 
3.3.4. Twitter...................................................................................................... 
3.3.5. Youtube.................................................................................................... 
3.3.6. RádioWeb ................................................................................................ 
3.4. Entre redes e ruas .................................................................................... 
3.4.1. #ButecoDasMina ...................................................................................... 
3.4.2. Outros eventos ......................................................................................... 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................ 
 
REFERÊNCIAS ................................................................................................... 

 
11 
 

16 
 

19 
26 
33 
41 
43 
44 
 
 

48 
 

48 
49 
52 
53 
56 
59 
62 
67 
71 
72 
 
 

75 
 

75 
77 
79 
80 
83 
83 
84 
86 
88 
89 
90 
91 
92 
93 
 

96 
 

99 



11 

 

INTRODUÇÃO 

 

Atualmente assiste-se à eclosão de diversas revoltas e protestos em todo o 

mundo: Egito, Tunísia, Primavera Árabe, Islândia, os indignados na Espanha, os 

movimentos Occupy nos Estados Unidos, os protestos e manifestações de junho de 

2013 em todo o Brasil. Embora marcados por contextos diferentes, os movimentos 

estão articulados por uma crise semelhante: a incredulidade nas instituições políticas 

tradicionais e a busca por novas formas de participação na vida política e 

engajamento social. Esses movimentos de resistência e pressão engendram novas 

formas de ocupação do espaço público urbano, criam tempos e espaços próprios, 

são destituídos de uma liderança única e vertical, de uma linha programática 

monolítica e, fundamentalmente, se valem da comunicação como estratégia de luta.  

Observa-se a capacidade dos atores sociais, conscientes e críticos, de 

desafiarem o poder embutido nas instituições da sociedade recriando formas de 

contestação. As novas práticas de participação que utilizam a comunicação em sua 

diversidade midiática são observadas como instrumentos de interação social. 

Motivada pelas questões que envolvem a dinâmica conexão existente entre 

estes espaços de resistência e contestação, esta pesquisa busca compreender a 

forma como a comunicação se estende entre ruas e redes telemáticas, apoiando os 

movimentos sociais, tornando-os visíveis para uma parte expressiva da sociedade. 

A escolha por um movimento social feminista contemporâneo tem razões 

específicas. A primeira delas é o fato de se enquadrar como novos movimentos 

sociais, que tem como característica a descentralização do poder e organização em 

redes. A outra razão é justamente estimular a reflexão crítica sobre a construção 

social da hierarquia entre os sexos, analisando a rebeldia presente em uma pequena 

parcela da sociedade, que não aceita a condição subalterna e busca desenvolver 

discussões que favoreçam a emancipação das mulheres. 

A última e não menos importante motivação é contribuir para o campo das 

produções científicas sobre o feminismo, assunto esse ainda tão pouco trabalhado 

no Brasil. De acordo com o Banco de Teses do Portal Capes, em 9 de janeiro de 

2015, foram registradas, até o ano de 2011, 117 pesquisas, incluindo mestrado e 

doutorado, em 26 áreas distintas, sobre o assunto feminismo. Quando o recorte é 



12 

 

feito para a área de Comunicação, das 1.430 teses e dissertações depositadas, 

apenas uma contempla este tema. 

Busca-se na presente pesquisa apresentar a Marcha Mundial das Mulheres, 

no contexto dos movimentos sociais contemporâneos e esquadrinhar a diversidade 

identitária dos sujeitos coletivos, a transversalidade nas demandas por direitos, as 

formas de ativismo e de empoderamento por meio de articulações em rede e a 

participação política das organizações. 

A Marcha Mundial das Mulheres, que teve início no dia 8 de março de 2000, 

com uma grande mobilização que reuniu mulheres do mundo todo em uma 

campanha contra a pobreza e a violência, organizada a partir do chamado “2000 

razões para marchar contra a pobreza e a violência sexista”, teve como inspiração 

uma manifestação realizada em 1995, em Quebec, no Canadá, quando 850 

mulheres marcharam 200 quilômetros, pedindo, simbolicamente, pão e rosas, como 

metáfora para o fim da fome e da violência. A ação marcou a retomada das 

mobilizações das mulheres nas ruas, fazendo uma crítica contundente ao sistema 

capitalista. 

A Marcha visa a construção de uma perspectiva feminista, afirmando o direito 

à autodeterminação das mulheres e à igualdade como base de uma nova sociedade. 

Para tornar visíveis suas causas, o coletivo organiza diversas ações presenciais 

como encontros de formação, sendo alguns de caráter internacional, organização de 

grupos como a Fuzarca Feminista, Batucada Feminista, encontros semanais com 

cobertura nas redes sociais telemáticas chamados de #ButecoDasMina, além das 

Marchas Internacionais, que são realizadas a cada cinco anos. 

O objetivo desta pesquisa é analisar a forma como o ativismo contemporâneo 

se beneficia das diversas formas de comunicação e sua inter-relação entre as ações 

presenciais e à distância, em busca de empoderamento por meio de articulações 

midiáticas. 

As relações entre Comunicação, Cibercultura e Novos Movimentos Sociais 

são apresentadas por meio de uma análise cujo enfoque é centrado no movimento 

social feminista, sobretudo no estudo do coletivo da Marcha Mundial das Mulheres, 

com sede em São Paulo (SP) e suas ações nas ruas e nas redes sociais. 

Para esta análise, foi desenvolvido um panorama das relações sociais e 

feministas com a mídia, destacando as mídias radicais, de caráter contra-

hegemônico, visto que as tradicionais já possuem suas próprias pautas midiáticas. 



13 

 

De acordo com o contexto apresentado, o problema de pesquisa concentra-se 

na questão de que modo a Marcha Mundial das Mulheres se apropria das mídias 

tradicionais e/ou alternativas para promover o processo de mobilização, participação 

e compartilhamento de informações e como esses meios se integram e se 

transformam quando empregados pelo movimento. 

As ferramentas de comunicação sempre fizeram parte dos processos de 

mobilização social, seja nos encontros, nas panfletagens ou em outro meio 

alternativo. Com o surgimento da Internet e suas inúmeras vantagens no que diz 

respeito à produção e compartilhamento de conteúdo de forma gratuita, os 

movimentos sociais passaram a aproveitar os benefícios da comunicação em redes 

telemáticas para divulgação de suas ações e pautas. 

Observa-se a relevância do espaço público e o papel da proximidade entre os 

militantes para que o processo de comunicação e vinculação de fato aconteça. Para 

Castells (2013, p. 16), na sociedade atual, “o espaço público dos movimentos sociais 

é construído como um espaço híbrido entre as redes sociais da Internet e o espaço 

urbano ocupado”. É necessário conectar o ciberespaço com o espaço urbano para 

que exista a interação e a constituição de comunidades. Castells (2013) defende que 

a autonomia da comunicação é a essência dos movimentos sociais, ao permitir que 

o movimento se forme e se relacione com a sociedade, resistindo ao controle dos 

detentores do poder sobre o poder da comunicação. 

O ponto de partida desta dissertação é uma breve revisão histórica da 

situação das mulheres, utilizando autores como a socióloga e ativista social 

austríaca Riane Eisler (2007), em busca de uma visão mais abrangente do papel 

feminino desde os tempos arcaicos. A antropóloga Cynthia Sarti (2001) ajuda a 

compreender de forma objetiva o percurso do feminismo no Brasil, tendo início no 

Governo Militar nos anos de 1960 e 1970, e grande influência francesa, vinda por 

meio da troca de experiências das militantes brasileiras exiladas na Europa. 

Para compreender os novos movimentos sociais, a pesquisa usou como norte 

o material produzido pela socióloga Ilse Scherer-Warren (2011), pioneira no Brasil a 

tratar o conceito de redes de movimentos sociais, que debate e analisa a mudança 

desse novo formato de organização e Jorge Miklos (2014), que articula os temas 

comunicação, comunidade e mobilização social, apresentando suas características 

de comunhão e compartilhamento de ideais. 



14 

 

O primeiro capítulo se encerra apresentando o surgimento da Marcha Mundial 

das Mulheres, no ano 2000, e seus principais feitos até o ano de 2014, cujo 

momento é de preparação para a quarta edição, que acontece a cada cinco anos. 

As informações referentes ao movimento foram extraídas dos endereços eletrônicos 

na Internet, documentários e entrevistas com algumas ativistas da Marcha. 

Para análise da atuação da Marcha e suas formas de engajamento e 

mobilização social, os capítulos dois e três abordam os conceitos de comunicação, 

sob a luz da Teoria da Mídia, de Harry Pross (1972) e Ecologia da Comunicação, de 

Vicente Romano (1993). 

A pertinência em se estudar a comunicação a partir da perspectiva da 

Ecologia da Comunicação, de Vicente Romano, está no desenvolvimento de uma 

teoria em que todos os aspectos, tanto os quantitativos quanto os qualitativos, e tudo 

o mais que venha a afetar a qualidade de vida se tornam relevantes. A teoria 

proposta por Romano estabelece uma ponte entre a Teoria da Mídia, de Harry 

Pross, e a Ecologia Humana, num cenário em que os seres humanos se veem 

obrigados cada vez mais a se adaptar à técnica e não mais à natureza e as 

intervenções técnicas do ser humano não se limitam à biosfera. Elas também afetam 

a sociosfera e o ambiente de comunicação. 

Pross (1972) defende que a comunicação começa e termina no corpo. Sendo 

assim, o principal e único responsável pela comunicação primária é o próprio corpo, 

seja pelo olfato, pela visão, pelo paladar, pelo toque ou audição. As formas de 

comunicação, tanto primária quanto secundária, são analisadas por meio das ações 

presentes nas ruas, encontros, reuniões, confecção de cartazes, organização de 

manifestos, batucadas, reforçando os laços de proximidade e vinculação. 

A mídia terciária, que, por sua vez, precisa de aparatos tanto do lado do 

emissor, quanto do receptor, exemplificada pelas mídias eletrônicas e de rede, é 

analisada no terceiro capítulo. 

Tendo como ponto positivo o encurtamento do espaço e as facilidades no 

transporte físico da mensagem e instantaneidade na transmissão das informações, a 

comunicação em rede tem se apresentado como uma forte ferramenta de apoio aos 

ativistas, chamada de ativismo digital ou ciberativismo. Para tratar desse tema, são 

utilizados como referência Malini e Antoun (2013), Castells (2013) e Moraes (2008). 

Mesmo apresentando problemas como a aceleração do tempo e das 

sincronizações sociais, a partir do ponto de vista da Ecologia da Comunicação 



15 

 

(ROMANO, 1993), o ativismo digital já se tornou uma poderosa ferramenta de 

articulação e visibilidade dos movimentos. 

As ações realizadas nas redes sociais telemáticas pela Marcha Mundial das 

Mulheres fecham a dissertação, apresentando as formas como estas ajudam a 

tornar visíveis as questões discutidas pelo coletivo e as ações realizadas nas ruas, 

em uma relação de complementaridade. 

Espera-se que esta pesquisa contribua para a análise sobre as formas de 

empoderamento dos novos movimentos sociais pelas ferramentas de comunicação, 

responsáveis pelo processo de vinculação e proximidade, por meio de processo 

colaborativo de produção e compartilhamento de conteúdo e reflexões, que tornam 

visíveis as mais diversas causas e questionamentos. 

 

  



16 

 

1. MULHERES EM MARCHA 
 

“Não se nasce mulher, torna-se.” (Simone de Beauvoir) 

 

O presente capítulo apresenta uma breve revisão do percurso histórico da 

situação da mulher e suas lutas, com destaque para o feminismo no Brasil, indo ao 

encontro do surgimento da Marcha Mundial das Mulheres no século XXI. 

Publicado em 1949, O Segundo Sexo, de Simone de Beauvoir, escritora, 

filósofa e feminista francesa, fez, neste livro, uma profunda análise do papel da 

mulher na sociedade, considerado um marco fundamental no pensamento feminista 

do século XX, provocando a reflexão sobre temas como gêneros e desigualdades 

construídas em função das diferenças entre os sexos. 

Ao discutir sobre as razões históricas e os mitos que fundaram a sociedade 

patriarcal e a forma como tratam a mulher como um segundo sexo, Beauvoir 

provoca a busca pela distinção entre a construção do gênero e o sexo dado e 

apresenta a impossibilidade de se atribuir às mulheres certos valores e 

comportamentos sociais como biologicamente determinados. Para Beauvoir, o sexo 

é natural e o gênero é socialmente construído como algo que se impõe à mulher, 

assumindo assim um aspecto de opressão. 

 
Enquanto o sexo é definido biologicamente e portanto é um aspecto 
físico, singular e fixo, o gênero é uma construção sócio-histórico-
cultural, mutável, plural e que se define e organiza e se realiza em 
instâncias específicas e demarcadas pelas interações sociais. 
Entretanto, essa condição muitas vezes não é representada dessa 
forma, mas aparece no conjunto das representações sociais de 
papéis e identidades como naturalizada e definida pela natureza 
(MIKLOS, 2011, p. 7). 

 

Miklos (2011, p. 7) afirma que para compreender mais claramente a situação 

da mulher na sociedade é preciso levar em consideração que “as relações sociais e 

de poder são construídas socialmente. O ser humano é um ser social, um ser de 

relações e de interações”. O autor defende que o ser humano se constrói mediante 

um processo de socialização, em que se definem os papéis sociais, em especial, os 

de homens e mulheres. 

O feminismo, movimento social caracterizado pela associação e não pela 

violência, tem como objetivo lutar pelos direitos e proteção das mulheres na 



17 

 

sociedade, desde o direito ao voto, à propriedade, às questões trabalhistas, até 

mesmo o direito ao seu próprio corpo, o que incluiria o atual debate sobre o aborto e 

os direitos reprodutivos, proteção à violência doméstica, assédio sexual, dentre 

outros. 

Para Trat (2009), o que permite caracterizar o movimento feminista como 

movimento social é a sua duração. “Quaisquer que sejam as intermitências da 

mobilização, as mulheres não cessaram de lutar coletivamente desde a Revolução 

Francesa” (TRAT, 2009, p. 149). 

 
Esse movimento se enraíza nas contradições fundamentais da 
sociedade, nascidas tanto do desenvolvimento do capitalismo como 
da persistência até hoje da dominação masculina, que se exprime na 
divisão social e sexual do trabalho. As mulheres se mobilizaram ora 
em nome da igualdade, ora em nome de suas diferenças, sempre 
contra as injustiças de que eram vítimas, reclamando ao mesmo 
tempo o direito ao trabalho, à educação, ao voto e também à 
maternidade livre desde o começo do século XX. Elas sempre 
reivindicaram sua identidade como seres humanos e sua liberdade 
(TRAT, 2009, p. 152). 

 

Valek (2014), em artigo publicado no Blog “Escritório Feminista”, apresenta 

uma lista de ideias e pautas sobre “o que as feministas defendem”: 

 
• Mulheres são pessoas. Portanto, merecem direitos iguais; 

• Mulheres devem ganhar salários iguais aos dos homens no 

desempenho da mesma função; 

• Mulheres não devem ser discriminadas no mercado de trabalho e 

suas oportunidades não devem ser limitadas aos papéis de 

gênero que a sociedade impõe sobre elas; 

• Não é obrigação da mulher cuidar da casa, dos filhos e do 

marido. Os afazeres domésticos e cuidado com as crianças 

devem ser de igual responsabilidade para homens e mulheres; 

• Nenhuma mulher é uma propriedade. Nenhum homem tem o 

direito de agredir fisicamente ou verbalmente uma mulher, ou 

ainda determinar o que ela pode ou não fazer; 

• O corpo da mulher é de direito somente da mulher. A ela cabe 

viver a sua sexualidade como bem entender, decidir como vai 



18 

 

dispor de seu corpo e da sua imagem, com quem ou como vai se 

relacionar; 

• Qualquer ato sexual sem consentimento é estupro. Nenhum 

homem tem o direito de dispor sexualmente de uma mulher 

contra a vontade dela; 

• Nunca é culpa da vítima; 

• Assédio de rua é uma violência. A mulher tem o direito ao espaço 

público (e também ao transporte público) sem ser constrangida, 

humilhada, ameaçada e intimidada por assediadores; 

• A representação da mulher na mídia não pode nos reduzir a 

estereótipos que nos desumanizam e ajudam a nos oprimir; 

• Mulheres não são produtos. Não podem ser tratadas como 

mercadoria, isca para atrair homens, moeda de troca ou prêmio; 

• A representação das mulheres deve contemplar toda a sua 

diversidade: somos negras, brancas, indígenas, transexuais, 

magras, gordas, heterossexuais, lésbicas, bi, com ou sem 

deficiências. Nenhuma de nós deve ser invisível na mídia, nas 

histórias e na cultura; 

• A voz das mulheres precisa ser valorizada. A opinião das 

mulheres, suas vivências, ideias e histórias não podem ser 

descartadas ou consideradas menores pelo fato de serem 

mulheres; 

• O espaço político também é um direito da mulher. Devemos ter 

direito ao voto, a sermos votadas, representadas politicamente e 

a termos nossas questões contempladas pelas leis e políticas 

públicas; 

• Papéis de gênero são construções sociais e não verdades 

naturais e universais. Nenhum papel de gênero deve limitar as 

pessoas, homens ou mulheres, ou ainda permitir que um gênero 

sofra mais violência, seja mais discriminado, tenha menos direitos 

e considerado menos gente; 

• Mulheres trans são mulheres e, portanto, são pessoas. Todas as 

pessoas merecem ter sua identidade respeitada; 

• Se duas mulheres decidem viver juntas (ou dois homens), isso 

não é da conta de ninguém e o Estado deveria reconhecer 

legalmente essas uniões; 



19 

 

• Não existe tal coisa como “mulher de verdade”. Todas as 

mulheres são bem reais, independente de se encaixar em algum 

padrão; 

• Mulheres não existem em função de embelezar o mundo. Muito 

menos em função da aprovação masculina; 

• Amar o próprio corpo e se sentir bem com a própria aparência 

não deve depender dos padrões de branquitude e magreza que a 

sociedade racista e gordofóbica determinou como “beleza”; 

• Mulher não “tem que” nada, se não quiser. Isso vale para ser 

amável ou falar palavrão, fazer sexo ou não fazer, se depilar ou 

não depilar, usar cabelo grande ou curto, encontrar um homem 

ou ficar solteira, sair com vários caras ou preferir mulheres, ter 

filhos ou não ter, gostar de maquiagem ou não. (VALEK, 2014) 

 

Para melhor entender o feminismo e sua dimensão, é preciso fazer um breve 

retorno aos tempos arcaicos para discutir e contextualizar alguns conceitos como 

patriarcado, por tratar-se de uma pauta que atravessa os movimentos feministas, 

desde a sua militância nos anos 1970, em que todas as causas se apresentam como 

resistência ao regime patriarcal. 

 

 

1.1. Raízes do Patriarcado 
 

Segundo o dicionário Houaiss1 (2003), o verbete patriarcado vem da 

combinação das palavras gregas pater (pai) e arkhe (origem e comando). 

Patriarquia, segundo o Dicionário de Sociologia (1997, p. 170), refere-se a um 

“sistema social no qual sistemas familiares ou sociedades inteiras são organizados 

em torno da ideia de domínio do pai”. 

A palavra patriarcado representa “uma formação social em que os homens 

detêm o poder, ou ainda mais simplesmente, o poder é dos homens. Ele é, assim, 

quase sinônimo de ‘dominação masculina’ ou de opressão das mulheres” (DELPHY, 

2009, p. 173). 

1 Versão eletrônica. 
                                                 



20 

 

Em oposição ao conceito de patriarcado, a sociedade matriarcal concentra-se 

no papel de liderança e poder da mulher, especialmente das mães, em uma 

comunidade. 

Segundo o Dicionário de Sociologia (1997), o conceito de matriarquia consiste 

em: 

 
Um sistema social organizado em torno do princípio de dominação 
da mãe. Uma vez que a mãe é um status familiar, o conceito aplica-
se principalmente a sistemas familiares, embora, em sociedades 
tribais onde família e sociedade constituem a única e mesma coisa, 
possa aplicar-se também à estrutura de poder nesse nível. Em 
sociedade onde a família é uma instituição relativamente sem 
importância, dedicada acima de tudo ao entendimento de 
necessidades pessoais, a dominação feminina na sociedade em 
geral assumiria a forma de ginocracia – governo de mulheres 
(JOHNSON, 1997, p. 140). 

 

Não há indícios consistentes que comprovem a existência de uma sociedade 

ou sistema familiar matriarcal, embora exista “crescente prova arqueológica de que, 

durante muitos milhares de anos, nas eras paleolítica e neolítica, as sociedades 

eram ginocêntricas”, isto não significaria a dominação das mulheres sobre a 

sociedade como um todo(JOHNSON, 1997, p. 141). 

A hipótese de uma sociedade matriarcal surgiu em 1861, com o suíço Johan 

Bachofen. Segundo Delphy, ele postularia sobre “a existência de um direito materno 

que teria sido substituído pelo direito paterno, explicitamente chamado por Bachofen 

de patriarcado” (DELPHY, 2009, p. 174). 

Com a descoberta da Civilização Minoica2, em 1901, pelo arqueólogo Arthur 

Evans, a existência de sociedades matriarcais e as divindades femininas, passaram 

a ser reconhecidas. A descoberta de uma grande quantidade de estatuetas 

femininas conhecidas como Vênus ou Estatuetas de Vênus, fez fortalecer e 

identificá-la como uma representação de uma deidade feminina. 

 

2 A Civilização Minoica tinha como base a religião cretense, que se baseava nas adorações às 
divindades femininas. Muitas outras civilizações apresentaram e/ou ainda apresentam características 
de uma sociedade matriarcal: Celta, Ilha de Malta, Elan. Na América do Sul, por exemplo, as índias 
que dominavam a região próxima ao Rio Amazonas – as icamiabas – eram riquíssimas em ouro. O 
nome “Amazonas” – nome dado às mulheres guerreiras pelos gregos – foi dado em homenagem a 
elas, após terem derrotado invasores espanhóis, em 1541. 

                                                 



21 

 

Figura 1 - Vênus de Willendorf3 

 
Fonte: Clube da Arte Escolar (2013) 

 

 
Preservada no santuário de uma caverna por mais de vinte mil anos, 
uma figura feminina nos fala da mente de nossos primeiros 
ancestrais ocidentais. Ela é pequena, entalhada em pedra: uma das 
chamadas estatuetas de Vênus, ou Vênus esteatopígeas, 
encontradas em toda parte na Europa pré-histórica. Descobertas em 
escavações que se estendem por uma grande área geográfica - dos 
Balcãs no leste europeu até o lago Baikal na Sibéria, e a oeste de 
Willendorf perto de Viena, chegando até Grotte de Pape na França, 
essas estatuetas foram descritas por alguns estudiosos como 
manifestações do erotismo masculino, ou seja, a versão pré-histórica 
da revista Playboy dos nossos tempos. Para outros estudiosos, 
essas estatuetas são apenas objetos usados em ritos de fertilidade 
primitivos e presumivelmente obscenos. Mas qual é, de fato, o 
significado dessas esculturas primitivas? Poderiam realmente ser 
descartadas como meros "produtos da imaginação masculina 
degenerada"? Será que Vênus é o termo apropriado para descrever 
estas figuras de quadris largos, por vezes grávidas, altamente 
estilizadas e frequentemente sem rosto? Ou será que essas 
esculturas pré-históricas nos dizem algo importante sobre nós 
mesmos, sobre mulheres e homens que certa vez veneraram o poder 
universal de gerar a vida? (EISLER, 2007, ps. 39 e 40). 

 

Eisler (2007) defende que a antiga representação do poder divino em forma 

humana tenha sido de fêmea, pois, a partir do momento em que os seres humanos 

se perguntavam sobre a origem da vida, percebiam que ela emergia do corpo de 

uma mulher: 

3 A Vênus de Willendorf, hoje também conhecida como Mulher de Willendorf, é uma estatueta com 
11,1 cm de altura, representando estilisticamente uma mulher, descoberta no sítio arqueológico do 
paleolítico situado perto de Willendorf, na Áustria. 

                                                 



22 

 

Teria sido natural para eles imaginar o universo como uma mãe 
generosa de cujo útero surge toda vida e para onde, assim como nos 
ciclos da vegetação, ela retoma após a morte, para renascer. 
Também faz sentido que sociedades com esta imagem dos poderes 
que governam o universo tivessem uma estrutura social muito 
diferente das sociedades que adoram um Pai divino, o qual empunha 
um raio e/ou uma espada. Parece lógico não fossem elas 
consideradas subservientes em sociedades que conceptualizavam 
os poderes que governam o universo em forma de fêmea — e que 
qualidades "femininas" tais como cuidado, compaixão e não-violência 
fossem altamente valorizadas nestas sociedades. O que não faz 
sentido é concluir que as sociedades em que os homens não 
dominavam as mulheres eram sociedades em que as mulheres 
dominavam os homens (EISLER, 2007, p. 29). 

 

No século XIX, quando foram encontradas as primeiras evidências da 

existência de tais sociedades, concluiu-se que elas devem ter sido provavelmente 

matriarcais, mesmo sob o consenso de que “a sociedade humana sempre foi – e 

sempre será – dominada pelos homens” (EISLER, 2007, p. 30). 

Eisler (2007) argumenta que existem várias teorias que buscam explicar a 

mudança no formato da sociedade, de matriarcal para patriarcal. Uma delas defende 

a visão que o homem teria entendido sua importância no processo de fertilidade, que 

até então se mantinha associada unicamente à mulher. A inocência ignorante, no 

entanto, atribuída à raça humana no Paleolítico, não associava inicialmente ao 

homem o poder da parceria no processo de desenvolvimento da vida.  

A teoria de Eisler (2007) é contrária a esse pensamento. Ela defende que o 

homem teria observado na própria natureza a importância do macho na procriação 

da espécie, levando-o ao entendimento de que estando no mesmo nível de 

importância e sendo mais forte fisicamente que a mulher, a dominação de um 

gênero sobre o outro seria inerente ao ambiente proposto. De acordo com sua 

teoria, diante de um período dramático e ameaçador à espécie humana, no qual 

ocorreu um intenso resfriamento climático, em escala mundial, dificultando a 

manutenção das culturas agrárias e pecuárias e forçando o homem a retomar 

hábitos da caça para subsistência, sua imposição pela força física pode ter 

desencadeado um processo de se cultuar a superioridade do gênero masculino 

sobre o feminino, implicando diretamente em diversos segmentos da vida em 

sociedade até a atualidade. 

A partir desse ponto, é analisada uma teoria que justifique o processo de 

mudança do sistema de parceira para o sistema de dominação. Segundo Eisler 



23 

 

(2007), existem apenas duas formas de estruturar as relações sociais entre os 

sexos.  

Eisler (2007, p. 32) defende que todas as sociedades são configuradas por 

“um modelo dominador — no qual as hierarquias humanas em última análise se 

baseiam no uso da força ou na ameaça de força — ou por um modelo de parceria, 

com variações entre elas”. Ela afirma que, se reexaminarmos a sociedade sob uma 

perspectiva que leve em consideração tanto homens quanto mulheres, 

perceberemos a “existência de padrões, ou configurações sistêmicas, que 

caracterizam uma organização social de dominação ou então de parceria”. 

 
Para muitas pessoas, é difícil acreditar que qualquer outra forma de 
estrutura social humana seja possível—menos ainda que nosso 
futuro possa depender de qualquer coisa ligada às mulheres ou à 
feminilidade. Um dos motivos para tais crenças repousa no fato de 
que, nas sociedades dominadas pelo homem, qualquer coisa 
associada à mulher ou à feminilidade é automaticamente 
considerada tarefa secundária, ou feminina — a só receber atenção, 
se é que vai mesmo recebê-la, após a solução dos "problemas mais 
importantes". Outro motivo está em que não dispomos de informação 
necessária. Embora seja óbvio que a humanidade consiste de duas 
metades (mulheres e homens), na grande maioria dos estudos sobre 
a sociedade humana o protagonista, e até muitas vezes o único ator, 
tem sido o homem (EISLER, 2007, p. 31). 

 

Adovasio, Soffer e Page (2009), defendem que os primeiros estudos 

arqueológicos eram feitos quase que exclusivamente por homens, e este seria um 

dos motivos pelo qual as mulheres ficaram isentas de suas versões. 

Segundo Eisler (2007), as leituras das escavações e seus registros em 

materiais didáticos possuíam interpretações distorcidas, ignorando as evidências dos 

cultos antropomórficos centrados na mulher. 

 
Aceitando-se esta tendência, as pinturas murais do paleolítico foram 
interpretadas como relacionando-se com a caçada, mesmo quando 
mostravam mulheres dançando. Da mesma forma, como já 
observado, a evidência de uma forma de culto antropomórfico 
centrado na fêmea — tais como achados de representações 
femininas de quadris largos e grávidas – precisava ser ignorada ou 
classificada apenas como objeto sexual masculino: "Vênus" obesas e 
eróticas ou "imagens bárbaras da beleza" (EISLER, 2007, ps. 42 e 
43). 

 



24 

 

Somente no século XX, com a entrada de mulheres pesquisadoras nas 

escavações e com a nova visão dos homens, não mais pesquisadores seculares, é 

que foi possível corrigir tais equívocos, por meio de questionamentos aos dogmas 

anteriormente aceitos. 

No entanto, a deturpação da importância da mulher no processo social e, 

principalmente, na constituição da família4, levou a humanidade a observá-la como 

objeto de consumo masculino, submetendo-a à mais degradante situação de 

subserviência e violação de seus mais íntimos valores, tendo o apoio de outras duas 

importantíssimas instituições sociais, o Estado e a Igreja. 

Foi durante esse processo que inúmeras imagens ligadas à religiosidade e à 

arte tiveram seus significados alterados para justificar a soberania masculina, sendo 

contraposta a imagem da mulher como indivíduo submisso e inferior no corpo social. 

Miklos (2011, p. 11) destaca que “na cultura judaico-cristã prevalece entre 

outras a imagem de Eva - um arquétipo que pode ser lido em muitas chaves. A 

nossa cultura fez e faz a leitura no signo do servilismo”. Nesse sentido encontramos 

no livro do Gênesis:  

 
E disse Deus: façamos o homem à nossa imagem, conforme a nossa 
semelhança; e domine sobre os peixes do mar, e sobre as aves dos 
céus, e sobre o gado, e sobre toda a terra, e sobre todo o réptil que 
se move sobre a terra. E criou Deus o homem à sua imagem: E 
formou o SENHOR Deus o homem do pó da terra, e soprou em suas 
narinas o fôlego da vida; e o homem foi feito alma vivente. (...) E 
disse o SENHOR Deus: Não é bom que o homem esteja só; far-lhe-
ei uma auxiliar idônea para ele. Então o SENHOR Deus fez cair um 
sono pesado sobre Adão, e este adormeceu; e tomou uma das suas 
costelas, e cerrou a carne em seu lugar; E da costela que o 
SENHOR Deus tomou do homem, formou uma mulher, e trouxe-a a 
Adão. E disse Adão: Esta é agora osso dos meus ossos, e carne da 
minha carne; esta será chamada mulher, porquanto do homem foi 
tomada. (1: 26; 2: 1-25). 

 

Ele nos chama atenção para duas condições de uma Eva submissa: 

“primeiro: Deus fez a mulher para o homem, pois entendeu que não era bom que o 

homem ficasse só! A mulher não foi criada por seu valor intrínseco, mas para 

alguém, para algo. É um instrumento, um acessório, uma assistente, uma acolita”. A 

4 Segundo Devreux (2009), as feministas materialistas dos anos 1960 apontaram o desafio que existe 
na negação da importância da contribuição social das mulheres, ao enfatizar a produção doméstica. 
Para Delphy (1998, apud Devreux, 2009, p. 97), “esta é assegurada gratuitamente pela exploração 
econômica da mulher pelo homem e se apóia na instituição do casamento. Ela é objeto do modo de 
produção doméstica, que constitui a base econômica do patriarcado”.  

                                                 



25 

 

outra condição: “se por um lado, o homem foi criado à imagem e semelhança de 

Deus, a mulher é um apêndice do homem (de suas costelas). A imagem servil e 

submissa é até hoje transmitida pela cultura judaico-cristã (católica ou evangélica)”, 

(MIKLOS, 2011, p. 11).  

 
O papel atribuído à mulher era de submissão ao homem e a sua 
vontade. A imagem de Eva submissa moldou um mundo marcado 
pela intolerância e pela injustiça. Quando um homem agride uma 
mulher ele está agredindo a própria alma. Quando uma mulher, cheia 
de cicatrizes de uma herança ancestral de um patriarcado violento, 
aceita apanhar pelo masculino ela está agredindo a si mesma 
(MIKLOS, 2011, p. 11). 

 

Outras passagens bíblicas, literatura mais influente do meio religioso cristão, 

incitam e induzem seus seguidores que oprimam a figura da mulher, promovendo-a 

como um bem pertencente ao homem, ao justificar diversos atos de violência, 

envolvendo até mesmo explicações para a prática de estupros, mutilações e 

apedrejamento. 

A partir de então, não só nas sociedades baseadas no Cristianismo, mas em 

diversas outras religiões, a mulher passou a ser tratada como produto e, como tal, 

tem seu valor de mercado, ou seja, passou a ter valor comercial e servir de escambo 

em várias sociedades ao redor do mundo. Além de longos períodos em que se 

aplicava a cultura escravagista, a mulher podia ser negociada pelo próprio pai ou 

pelo marido, tendo sua valorização atribuída principalmente à castidade. O poder 

desse comportamento, apoiado religiosamente permitia aos homens e mulheres, em 

igualdade de condições, ignorar inconscientemente, o senso de justiça. 

Eisler (2007) defende que, utilizando os modelos de dominação e parceria na 

organização social para análise tanto do passado como do futuro potencial, pode-se 

começar a transcender as polaridades convencionais entre direita e esquerda, 

capitalismo e comunismo, religião e secularismo e mesmo entre masculinismo e 

feminismo: 

 
Contudo, utilizando a perspectiva da teoria de transformação cultural 
que vimos desenvolvendo, ela se enquadra a outra alternativa para a 
organização humana: uma sociedade de parceria na qual nenhuma 
metade da humanidade é dominada pela outra, e a diversidade não é 
igualada à inferioridade ou superioridade. (...) A evolução tecnológica 
e a social tendem a tornar-se mais complexas, independente de qual 
modelo prevaleça. Mas a direção da evolução cultural — incluindo o 



26 

 

fato de um sistema social ser belicoso ou pacífico — depende de 
possuirmos uma estrutura social dominadora ou de parceria 
(EISLER, 2007, p. 35). 

 

A transição do sistema de dominação para o modelo de parceria promove um 

cenário mais abrangente, em que surgem movimentos sociais mais modernos, de 

caráter religioso ou secular, bem como os feministas, pacifistas e ambientalistas, 

cujo enfrentamento geral é a estabilização da justiça social. 

Outro ponto a ser observado é o avanço tecnológico, que permite a 

propagação da informação ou da mobilização por meio de uma rede abrangente e 

ilimitada, podendo caracterizar-se como um fator evolucionista da espécie humana, 

possibilitando sua sobrevivência física e social. 

 

 

1.2. Feminismo em Movimento 
 

As mulheres exerceram grande impacto na melhoria da sociedade e para 

Eisler (2007), talvez o mais notável dos seus feitos seja o Movimento Feminista que 

teve início no século XIX. Para a ativista, “mesmo omitido dos livros tradicionais o 

trabalho de centenas de feministas do século XIX melhorou e muito a situação do 

contingente feminino da humanidade”. Eisler (2007) utiliza como exemplo a 

considerável participação das feministas no movimento abolicionista de libertação 

dos escravos e na melhoria do tratamento aos deficientes mentais. 

Os movimentos feministas geralmente são divididos em períodos 

denominados “ondas”. Segundo Fourgeyrollas-Schwebel (2009), a primeira onda 

ocorreu na segunda metade do século XIX e no começo do século XX e a segunda 

onda no início na metade dos anos 1960 e começo dos anos 1970. 

A primeira onda do feminismo – conhecida como sufrágio feminino – foi 

marcada por reivindicações pelo direito ao voto, com muitas ações impactantes nos 

Estados Unidos e em alguns países europeus.  

Em relação à segunda onda – conhecida como Movimento de Liberação das 

Mulheres – a autora afirma que o impacto do feminismo dos anos 1970 talvez não 

tenha sido tanto o de afirmar novas formas de reivindicações de direitos e sim o de 

questionar os domínios do político. Fourgeyrollas-Schwebel (2009, p. 145) afirma 

que “os movimentos feministas dos anos 70 não se fundam na única exigência de 



27 

 

igualdade, mas no reconhecimento da impossibilidade social de fundar essa 

igualdade dentro de um sistema patriarcal”. 

A conquista de novos direitos para as mulheres na esfera privada foi 

acompanhada por exigências também na esfera pública, como a reivindicação de 

medidas em favor de uma verdadeira igualdade de direitos no trabalho. “Uma das 

prioridades dos movimentos de liberação das mulheres é a afirmação de que o 

privado é político” (FREEMAN, 1975 apud Fougeyrollas-Schwebel, 2009, p. 146). 

Inclui-se também como expectativas do feminismo contemporâneo a 

autonomia da sexualidade feminina e o respeito ao desejo da “não-maternidade”, 

principalmente com a chegada das pílulas de contracepção feminina, que se torna 

acessível na metade dos anos 1960. Segundo Fougeyrollas-Schwebel (2009, p. 

147), “as campanhas pela liberdade de abortar constituem os eventos mais 

importantes e mais marcantes”. A autora também aponta como eventos de destaque 

as mobilizações contra a violência, como estupros e assédio sexual, e o 

reconhecimento do estupro conjugal.  

A terceira onda do feminismo, segundo Miskolci (2009), surgiu no final da 

década de 1980 e início da década de 1990, sob a influência de autores como 

Foucault e Derrida, se estendendo até os dias de hoje. Foi nesse período que se 

começou a discutir alguns paradigmas das outras ondas e também debates sobre o 

sexo para o conceito de gênero. 

Analisando o feminismo no Brasil, a divisão em ondas seguiu uma divisão 

diferente dos demais países. Segundo Sarti (2001), o Movimento Feminista no Brasil 

teve início nos anos 70. A autora, ao resgatar a origem do movimento, tido como um 

“feminismo de esquerda” destaca que: 

 
Os grupos feministas estavam articulados às diversas organizações 
de influência marxista, clandestinas à época, e nasceram 
fundamentalmente comprometidos com a oposição à ditadura e com 
as lutas “pelas liberdades democráticas” e pela anistia e é uma forma 
de pensar seu legado e seu lugar no panorama político mais amplo 
das lutas atuais (SARTI, 2001, p. 33). 

 

O ano de 1975, instituído como o Ano Internacional da Mulher, foi um ano 

contraditório no Brasil. Apesar de ser um momento favorável à discussão da 

condição feminina, o País enfrentava um período de ditadura que, segundo Sarti, 

“calavam, implacáveis, as vozes discordantes”. 



28 

 

Embora uma confluência de fatores tenha contribuído para a eclosão 
do feminismo brasileiro nos anos 70 – como o impacto do feminismo 
internacional e mudanças efetivas na situação da mulher no país a 
partir dos anos 60, que punham em questão a tradicional hierarquia 
de gênero –, o feminismo militante no Brasil surge como 
consequência da resistência das mulheres à ditadura, depois da 
derrota da luta armada e com o sentido de elaborar política e 
pessoalmente esta derrota. A presença das mulheres na luta 
armada, no Brasil dos anos 60 e 70, implicava não apenas se insurgir 
contra a ordem política vigente, mas representou uma profunda 
transgressão ao que era designado à época como próprio às 
mulheres (SARTI, 2001, p. 33). 

 

O movimento social de resistência ao regime militar seguiu ampliando-se e 

novos movimentos se uniram às feministas para lutarem por direitos específicos, 

como os dos negros e homossexuais. Outros grupos populares passaram a 

incorporar temas ligados às questões de gênero, como creches e trabalho 

doméstico. 

Segundo Sarti (2001), “a expansão do mercado de trabalho e do sistema 

educacional que estava em curso num país que se modernizava, gerou, ainda que 

de forma excludente, novas oportunidades para as mulheres”. 

A antropóloga defende que todo este processo, acompanhado pela 

“efervescência cultural de 1968, de novos comportamentos afetivos e sexuais 

relacionados ao acesso a métodos anticoncepcionais e ao recurso às terapias 

psicológicas e à psicanálise, influenciou decisivamente o mundo privado”. Para a 

autora, “novas experiências cotidianas entraram em conflito com o padrão tradicional 

de valores nas relações familiares, sobretudo por seu caráter autoritário e patriarcal”. 

 
Nessas circunstâncias, o Ano Internacional da Mulher, 1975, 
oficialmente declarado pela ONU, propicia o cenário para início do 
movimento feminista no Brasil, ainda fortemente marcado pela luta 
política contra o regime militar. O reconhecimento oficial pela ONU 
da questão da mulher como problema social favoreceu a criação de 
uma fachada para um movimento social que ainda atuava nos 
bastidores da clandestinidade, abrindo espaço para a formação de 
grupos políticos de mulheres que passaram a existir abertamente, 
como o Brasil Mulher, o Nós Mulheres, o Movimento Feminino pela 
Anistia, para citar apenas os de São Paulo (SARTI, 2001). 

 

Ainda segundo Sarti (2001), o feminismo brasileiro, também conhecido como 

“movimento de mulheres”, devido a sua pluralidade, iniciou-se nas camadas médias 

e expandiu-se por meio de articulação com as camadas populares e suas 



29 

 

organizações de bairro, “envolvendo-se, em primeiro lugar, em uma delicada relação 

com a Igreja Católica, importante foco de oposição, diante do vazio político deixado 

pelo regime militar” (SARTI, 2001, p. 37). 

A discussão de assuntos como “aborto, sexualidade, planejamento familiar, 

entre outros, permaneciam no âmbito das discussões privadas, feitas em pequenos 

grupos de reflexão, sem ressonância pública”. As organizações femininas de bairro 

ganharam força como parte do trabalho pastoral inspirado na Teologia da 

Libertação, fazendo com que se tornassem mais politizadas. 

Segundo Scherer-Warren (2011, p. 33), Teologia da Libertação refere-se a 

“uma importante utopia para a sociedade contemporânea, que nasceu e se 

desenvolveu como expressão de problemas da realidade social latino-americana, no 

desejo de transcendê-la pela criação de uma sociedade mais justa e igualitária”. 

 
A libertação histórica, através dos movimentos sociais, é a condição 
necessária para que os povos oprimidos da América Latina 
caminhem em direção de uma libertação integral (ou libertação 
cristã) como resultante da superação das servidões temporais e das 
injustiças sociais (libertação econômica, social, política, cultural etc.) 
relacionada com a salvação (libertação do pecado). Libertação é, 
pois, a salvação que se dá na história (SCHERER-WARREN, 2011, 
p. 33). 

 

A novidade deste trabalho pastoral, não foi apenas a existência de um 

profundo conteúdo simbólico e de uma mensagem de libertação, pois eles já fazem 

parte da religiosidade popular latino-americana. Segundo Scherer-Warren (2011, p. 

39), a diferença estaria no “valor dado à luta humana através de movimentos sociais 

para a realização desta utopia de libertação e não através da dependência da 

chegada de um Messias”. A autora defende que a libertação não significaria apenas 

“a chegada de uma terra prometida”, mas o ponto de partida para a “descoberta da 

sua dignidade, sua redefinição de status como cidadão, a libertação imediata de 

diversas formas de opressão – econômica, política, legal, racial e sexual”. 

O tema da libertação das mulheres tem sido considerado um dos temas 

centrais da Teologia da Libertação. No trabalho pastoral, a perspectiva da mulher 

aparece como parte da luta pela igualdade de direitos humanos, eliminando 

diferenças de gênero.  

Scherer-Warren (2011, p. 43) afirma que existe um número crescente de 

mulheres nos movimentos de base, em que as Comunidades Eclesiais de Base 



30 

 

“estimulam a criação de organizações específicas de mulheres, como Clube das 

Mães, Movimento das Mulheres Camponesas e Movimento de Prostitutas, sendo 

essas organizações um tipo primário de movimento feminista”. O principal objetivo 

desses grupos é “conscientizar sobre a necessidade de reunir mulheres, para 

valorizar suas identidades, estabelecer e aprender a lutar pelos seus direitos”. 

Segundo Scherer-Warren (2011, p. 45), “onde os pensamentos da Teologia da 

Libertação não coincidem com o do feminismo leigo é em relação às questões do 

aborto, contraceptivos e casamento”. 

Sarti (2001, p.38) chama atenção para outro traço que marca a trajetória 

particular do feminismo no Brasil, quando comparado ao dos países europeus. Para 

a antropóloga, “os movimentos sociais urbanos organizaram-se em bases locais, 

enraizando-se na experiência cotidiana dos moradores das periferias pobres, 

dirigindo suas demandas ao Estado como promotor de bem-estar social”. 

As questões propriamente feministas, as que se referiam às relações de 

gênero, ganharam espaço quando se consolidou o processo de abertura política no 

País em fins dos anos 1970. Grande parte dos grupos declarou-se abertamente 

feminista e abriu-se espaço tanto para a reivindicação no plano das políticas 

públicas, quanto para o aprofundamento da reflexão sobre gênero. 

Os conflitos e desacordos com a Igreja Católica, tanto quanto com alguns 

setores da esquerda, conservadores no que se refere à moral sexual, foram se 

expressando mais abertamente.  

A unidade do movimento de mulheres no Brasil permaneceu até início dos 

anos 1980, quando a luta da oposição ainda era um elemento aglutinador. As 

perspectivas, demandas e motivações das mulheres engajadas no movimento eram 

distintas. 

 
Parece haver um consenso em torno da existência de duas 
tendências principais dentro da corrente feminista do movimento de 
mulheres nos anos 70, que sintetizam o próprio movimento. A 
primeira, mais voltada para a atuação pública das mulheres, 
investindo em sua organização política, concentrando-se 
principalmente nas questões relativas ao trabalho, ao direito e à 
redistribuição de poder entre os sexos. Foi a corrente que 
posteriormente buscou influenciar as políticas públicas, utilizando os 
canais institucionais criados dentro do próprio Estado, no período da 
redemocratização dos anos 80. A outra vertente preocupa-se 
sobretudo com o terreno fluido da subjetividade, com as relações 
interpessoais, tendo no mundo privado seu campo privilegiado. 



31 

 

Manifestou-se principalmente através de grupos de estudos, de 
reflexão e de convivência. Nestes grupos ressoava a ideia de que o 
“pessoal é político” (SARTI, 2001, p. 40). 

 

A anistia de 1979 permitiu a volta das exiladas no começo dos anos 1980, 

que traziam experiências políticas e também a influência de um movimento feminista 

atuante, principalmente na Europa. Segundo Sarti (2001), a própria experiência de 

vida no exterior, com uma organização doméstica diferente dos padrões brasileiros, 

repercutiu decisivamente tanto em sua vida pessoal quanto em sua atuação política. 

Nos anos 1980, o movimento de mulheres no Brasil era uma força política e 

social consolidada e os grupos feministas começaram a fazer parte de associações 

profissionais, partidos e sindicatos, legitimando o papel da mulher como sujeito 

social particular. Sarti (2001) afirma que: 

 
Esvaziaram-se os grupos formados em torno da bandeira da 
opressão feminina e ganhou força uma atuação mais especializada, 
com uma perspectiva mais técnica e profissional. Muitos grupos 
adquiriram a forma de organizações não-governamentais (ONGs) e 
buscaram influenciar as políticas públicas em áreas específicas, 
utilizando-se dos canais institucionais. A institucionalização do 
movimento implicou, então, seu direcionamento para as questões 
que respondiam às prioridades das agências financiadoras (como, 
por exemplo, aquelas relacionadas à saúde da mulher e aos direitos 
reprodutivos) (SARTI, 2001, ps. 41 e 42). 

 

A década de 1980 foi marcada pela criação de conselhos da condição 

feminina, em todos os níveis: federal, estadual e municipal. A questão da violência 

contra a mulher começou a ser tratada em delegacias próprias. 

No fim da década de 1980 deu-se uma significativa alteração da condição da 

mulher na Constituição Federal de 1988, que extinguiu a tutela masculina na 

sociedade conjugal. 

O feminismo teve ainda que enfrentar, problemas de desigualdades sociais, 

“sensibilizando mulheres profissionais, com educação universitária, pertencendo a 

camadas sociais com alguma experiência de vida cosmopolita, associadas ao exílio 

político ou à formação educacional e profissional”. (SARTI, 2001, ps. 43 e 44) 

 
Sabe-se que as questões que tangem mais diretamente o feminismo, 
como a relação da mulher com o homem, o casamento como meio 
de vida e o significado e a vivência da maternidade, são experiências 
com fortes marcas culturais. Sabe-se também que as oportunidades 



32 

 

não são as mesmas para todas as mulheres, que as perspectivas 
são distintas, assim como são diversas também as possibilidades de 
identificação com as bandeiras feministas, ainda que o feminismo 
seja reconhecido como um movimento que traz genericamente 
benefícios à condição social da mulher (SARTI, 2001, p. 44). 

 

Sarti (2001) afirma que o movimento feminista brasileiro enfrentou o período 

de ditadura militar conseguindo manter sua autonomia ideológica e de organização e 

ainda interagir com os partidos políticos, sindicatos e outros movimentos sociais, 

com o Estado e até com organismos supranacionais. E por meio de espaços 

conquistados, como conselhos, secretarias, coordenadorias, ministérios, elaborou e 

executou políticas, reivindicou, propôs, pressionou e monitorou a atuação do Estado, 

não só com vistas a garantir o atendimento de suas demandas, mas acompanhar a 

forma como estavam sendo atendidas. 

Nos anos 2000, as feministas no Brasil avançaram em relação à violência 

doméstica e familiar contra a mulher, com o advento da Lei n.º11.340, de 7 de 

agosto de 2006, a chamada Lei Maria da Penha5, que estabelecia medidas para a 

prevenção, assistência e proteção às mulheres em situação de violência. 

A socióloga Tica Moreno, integrante da equipe técnica da Sempreviva 

Organização Feminista (SOF), avalia que: 

 
Infelizmente ainda não podemos afirmar que no Brasil os números de 
violência sexista em geral e de assassinatos de mulheres, 
especificamente, diminuíram. A existência de uma legislação 
específica – a Lei Maria da Penha – fez com que maior número de 
mulheres denunciassem os casos de violência. Isso não significa 
necessariamente um aumento da ocorrência da violência, mas maior 
procura pelo atendimento. A nossa avaliação é que a Lei é um 
instrumento importante no combate à violência contra as mulheres, 
mas que é necessária uma transformação profunda nas relações 
entre homens e mulheres para que possamos erradicar esta 
violência. Por isso temos denunciado a violência sexista como um 
pilar da sociedade patriarcal, que tem raiz no machismo e na 
misoginia, e buscamos apontar todas as suas expressões, seja a 
violência física e sexual, o assédio ou a exploração na indústria da 
prostituição e do tráfico de mulheres.Para acabar com a violência 
contra as mulheres é preciso por um lado, uma atuação concreta dos 
governos e do Judiciário na prevenção da violência e punição aos 
agressores e, por outro, alterações concretas na vida das mulheres, 

5 A Lei n.º11.340, de 7 de agosto de 2006, ficou conhecida por este nome em homenagem a Maria da 
Penha, mulher que sofreu, em 1983, duas tentativas de assassinato por seu marido que a deixaram 
paraplégica. Mesmo condenado por tribunais locais, o réu valeu-se de recursos processuais e não foi 
preso. Maria da Penha recorreu à Comissão Interamericana de Direitos Humanos. Em 2001, o Brasil 
foi responsabilizado por omissão e negligência. 

                                                 

https://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0CB0QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.planalto.gov.br%2Fccivil_03%2F_ato2004-2006%2F2006%2Flei%2Fl11343.htm&ei=_YatVKWkBIKseIufgIgG&usg=AFQjCNFOF_HOTGXCqaMexWYMridhe6IMFA&sig2=fpEUaxLmKMe7kQ8wkxT64w&bvm=bv.83134100,d.dmo
https://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0CB0QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.planalto.gov.br%2Fccivil_03%2F_ato2004-2006%2F2006%2Flei%2Fl11343.htm&ei=_YatVKWkBIKseIufgIgG&usg=AFQjCNFOF_HOTGXCqaMexWYMridhe6IMFA&sig2=fpEUaxLmKMe7kQ8wkxT64w&bvm=bv.83134100,d.dmo


33 

 

com a garantia de autonomia. Nada justifica a violência sexista e, 
enquanto uma mulher for vítima de violência, estaremos em marcha 
(MORENO, 2010). 

 

O retorno às manifestações feministas, nos anos 2000, é marcado pelo 

surgimento das marchas com temática especificamente feminista, a exemplo da 

Marcha Mundial das Mulheres6, Marcha das Margaridas7 e Marcha das Vadias8. 

 

 

1.3. A Marcha Mundial das Mulheres 
 

Militamos na Marcha Mundial das Mulheres! Estamos em luta por 
nossa autonomia, nosso direito a viver livremente nossa sexualidade 
e por uma transformação radical da sociedade! Vamos mudar o 
mundo e mudar a vida das mulheres! Somos mulheres e não 
mercadoria! (MMM, 2013) 

 

Segundo o dicionário Houaiss9 (2003), o verbete marcha tem como 

significado “manifestação não violenta destinada a atrair a atenção das autoridades 

para determinados problemas de interesse geral, ou para alguma reivindicação 

particular”. 

A Marcha Mundial das Mulheres é um movimento feminista internacional, que 

teve início em 2000, em uma campanha que reuniu mais de cinco mil grupos de 

mulheres de 159 países e territórios em uma ação comum contra a pobreza e a 

violência sexista. Esta ação teve como função trazer o feminismo popular e militante 

de volta às ruas, o que impulsionou as mulheres a dar continuidade à marcha não 

como uma campanha, mas como um movimento permanente. 

Dentre os princípios da MMM estão a organização das mulheres urbanas e 

rurais e as alianças com os movimentos sociais. 

6A Marcha Mundial das Mulheres, objeto de estudo desta dissertação, nasceu como uma grande 
mobilização que reuniu mulheres do mundo todo em uma campanha contra a pobreza e a violência. 
7A Marcha das Margaridas é a maior mobilização de mulheres trabalhadoras rurais do campo e da 
floresta do Brasil. Nasceu em 2000 e seu nome é uma homenagem à trabalhadora rural e líder 
sindical Margarida Maria Alves, que ocupou por 12 anos a presidência do Sindicato dos 
Trabalhadores e Trabalhadoras Rurais de Alagoa Grande, estado da Paraíba e fundou o Centro de 
Educação e Cultura do Trabalhador Rural. Margarida Alves foi brutalmente assassinada pelos 
usineiros da Paraíba em 12 de agosto de 1983. 
8 A Marcha das Vadias é um movimento internacional, que teve início em 2011, em Toronto, em 
forma de protesto contra o discurso de “culpabilização das vítimas de violência sexual e de qualquer 
outro tipo de violência contra as mulheres”. A primeira Marcha das Vadias no Brasil aconteceu em 4 
de junho de 2011, em São Paulo. 
9 Versão eletrônica. 

                                                 



34 

 

É importante destacar a principal distinção entre mobilização social e 

manifestações públicas. Segundo Toro e Werneck (2004, p.13), mobilizar é 

“convocar vontades para atuar na busca de um propósito comum, sob uma 

interpretação e um sentido compartilhados”. A mobilização só ocorre quando um 

grupo de pessoas decide e age com um objetivo em comum, buscando resultados 

decididos em conjunto, convocando vontades para atuar na busca de um propósito 

compartilhado. 

O processo de mobilização social, segundo Toro e Werneck (2004), passa 

pelo compartilhamento de conceitos e ideias, pela coletivização dos atores 

envolvidos, “deslocando-os do terreno individual para o coletivo”, e pelo 

acompanhamento e aferição dos resultados alcançados, para a legitimação da 

causa e do movimento social. Diferentemente das manifestações, o processo de 

mobilização social requer continuidade. 

 
Participar ou não de um processo de mobilização social é um ato de 
escolha. Por isso se diz convocar, porque a participação é um ato de 
liberdade. As pessoas são chamadas, mas participar ou não é uma 
decisão de cada um. (...) Convocar vontades significa convocar 
discursos, decisões e ações no sentido de um objetivo comum, para 
um ato de paixão, para uma escolha que “contamina” todo o 
quotidiano. (TORO, 2004, p. 13) 

 

A inspiração para a criação da Marcha Mundial das Mulheres partiu de uma 

manifestação realizada em 1995, em Quebec, no Canadá, quando 850 mulheres 

marcharam 200 quilômetros, pedindo, simbolicamente, pão e rosas. 

A ação marcou a retomada das mobilizações das mulheres nas ruas, fazendo 

uma crítica contundente ao sistema capitalista como um todo. Ao seu final, diversas 

conquistas foram alcançadas, como o aumento do salário mínimo, mais direitos para 

as mulheres imigrantes e apoio à economia solidária. 

Em uma tentativa de contar a história do feminismo no Brasil a partir das 

vivências das militantes da Marcha, em maio de 2013, no blog oficial do coletivo, o 

Comitê da Marcha Mundial das Mulheres em São Paulo organizou o desafio de 

traçar uma linha do tempo, durante a última plenária estadual da Marcha Mundial 

das Mulheres de São Paulo. Trata-se de uma história com experiências diversas, 

marcadas pela “solidariedade, pelo compromisso e por muita luta”. 
 



35 

 

Figura 2 - Reunião da Marcha, em2003 

 
Fonte: MMM (2013) 

 
 
Olhamos para nossa memória tentando responder à seguinte 
pergunta: quando e como comecei a participar do movimento 
feminista? Ao colocar tudo junto em pequenos cartões, ordenados 
pelo tempo, aquela lembrança já não era só nossa, mas parte de 
uma memória coletiva. Contar de onde viemos ajuda a pensar em 
quem somos, e de que é feito o nosso movimento. Para isso, fomos 
longe. Nossas lembranças alcançaram o ano de 1957 e chegaram 
até 2013, nos fazendo pensar que há muito tempo o feminismo 
encontra eco entre as mulheres, e que permanece atual, já que, a 
cada ano, mais e mais companheiras se juntam a essa caminhada 
(COMITÊ DA MMM/SP, 2013). 

 



36 

 

As mulheres são parte central dos processos de mobilização e resistência em 

todo o Estado. Segundo o Comitê da MMM (2013), os caminhos até o feminismo 

passaram também pela “vivência das distintas facetas da divisão sexual no mundo 

do trabalho ou na universidade, como a ausência de creches, a presença da 

violência, os salários diferentes, a maior jornada de trabalho, o assédio sexual”, 

entre tantas outras representações de machismo. 

 
Estiveram presentes nas lutas por melhores condições de trabalho 
dos anos 70, na organização do movimento sindical enfrentando as 
perseguições, nos movimentos da Igreja, como a JOC, e na política 
estudantil universitária. Passaram pelos movimentos de saúde dos 
anos 80, pelo Encontro de Mulheres em Solidariedade a Cuba, 
organizado pelo Sindicato dos Metalúrgicos do ABC, nos anos 90, e 
pela organização das mulheres no interior da Central de Movimentos 
Populares (CMP) e pela campanha contra a ALCA, já nos anos 2000 
(COMITÊ da MMM/SP, 2013). 

 

 
Figura 3 - Ação da MMM, em 2004 

 
Fonte: MMM (2013) 

 

 
Comecei a participar através de um movimento de moradia, o 
MMC/SP. Em 1982, fui no 8 de março, convocada pelo Sindicato dos 
Químicos de São Paulo. Entretanto, durante esse percurso, houve a 



37 

 

percepção de que havia uma divisão das tarefas no interior das 
organizações que era orientada pelo sexo. Nessa separação, 
enquanto os grandes debates e decisões pertenciam aos homens, as 
tarefas do cotidiano, de menor protagonismo político, eram atribuídas 
às mulheres. As atividades desenvolvidas por elas eram menos 
valorizadas e desprovidas de poder de decisão. Assim, o processo 
de auto-organização das mulheres em meio à organização geral das 
lutas sindicais e populares foi determinante para forjar essa 
consciência (Depoimentos no Blog da MMM, 2013). 

 

A participação de diferentes mulheres de origem popular no Encontro 

Feminista de Bertioga, em 1989, e a ampla mobilização para a participação de um 

grupo grande de São Paulo no Encontro Latino-Americano na Argentina, em 1991, 

mostraram que o feminismo tinha seus plurais. 

 

 
Figura 4 - Batucada no dia 8 de março de 2005 

 
Fonte: MMM (2013) 

 
 

Nessa época vi uma propaganda do Encontro Feminista, eram umas 
mulheres sentadas ao sol, pensei ‘Ah que bom que tem um 
movimento… mas nós aqui estamos f*** trabalhando (Depoimentos 
no Blog da MMM, 2013). 



38 

 

Os debates em torno da construção e da reivindicação de políticas públicas 

nos municípios representam outra porta de entrada para as mulheres no feminismo.  

Seja pelos espaços institucionais, como a Coordenadoria Especial da Mulher 

de São Paulo, no início dos anos 2000, e a partir de 2008, o Núcleo de Políticas 

Públicas para as Mulheres em Várzea Paulista, com o apoio do Centro de 

Referência Especializado de Assistência Social (CREAS) e da SOF – Sempreviva 

Organização Feminista, uma organização não governamental feminista que apoia, 

estimula e facilita a organização de atividades de formação, debate, cultura e 

intercâmbio entre os grupos participantes da Marcha Mundial no Brasil e nas ações 

internacionais. 

Os processos reivindicatórios, como a construção do Centro de Convivência 

da Mulher de Mauá, em 1987, a 1.ª Delegacia da Mulher em São Paulo e, desde os 

anos 70, a luta por creches nos bairros e nas universidades, também marcaram 

presença na trajetória da MMM. 

 

 
Figura 5 - Marcha em 8 de março de 2006 

 
Fonte: MMM (2013) 

 



39 

 

Essas e outras expressões de lutas auto-organizadas das mulheres 

contribuíram para construir uma identificação das mulheres com o feminismo.  

Nesse contexto, apresenta-se a importância do Encontro da Mulher 

Paulistana, nos anos 1970, e das lutas por creche em lugares como Vila Remo e 

Parque Santo Amaro. 
Outro exemplo de mobilização das mulheres foi o emblemático caso de Doca 

Street10, nos anos 1980, em que as mulheres foram às ruas denunciar que não 

existe crime passional, mas que se tratava de violência contra a mulher. 

 
Figura 6 - Fuzarca Feminista em ação, em 8 de março de 2013 

 
Fonte: MMM (2013) 

 

O movimento da Marcha Mundial das Mulheres serviu como espaço para 

ampliar a compreensão crítica das relações sociais de sexo em casos de violência.  

Desde 1999, houve intensa articulação do que se tornaria, no ano 2000, a 

Marcha Mundial das Mulheres contra a pobreza e a violência, sob o lema “Duas mil 

razões para marchar contra a pobreza e a violência sexista”.  

10Segundo dados da Ordem dos Advogados do Brasil - OAB, trata-se do assassinato de Ângela Maria 
Fernandes Diniz, em 1976, pelo companheiro “Doca Street” – Raul Fernandes do Amaral Street. Mais 
informações no site http://www.oabsp.org.br/sobre-oabsp/grandes-causas/o-caso-doca-street/. 

                                                 



40 

 

Foram várias as entidades e movimentos que atuaram nesse processo, 

colocando em diálogo organizações autônomas e movimentos mistos. Diferente do 

processo organizado pela Organização das Nações Unidas (ONU) para as mulheres, 

nos anos 1990, a Marcha Mundial das Mulheres emergiu com um forte 

questionamento à globalização, ao dar visibilidade à estrutura do patriarcado e sua 

relação com o modelo capitalista.  

As posições políticas demandaram uma expansão da elaboração feminista, 

avançando na crítica à ordem econômica. O lançamento da MMM em SP foi em 

frente à Bolsa de Valores, simbolizando um feminismo que pretende pensar a 

sociedade como um todo. 

As ações internacionais aparecem nesse trajeto como momentos-chave de 

constituição da identidade feminista 

 

 
Figura 7 - Reunião de Planejamento para a 4ª Marcha Mundial das Mulheres 

 
Fonte: MMM (2014) 

 



41 

 

1.3.1. A Marcha e a SOF 
 

A Sempreviva Organização Feminista (SOF), membro da executiva da MMM, 

estimulou e facilitou a organização de várias atividades de formação, debate, cultura 

e intercâmbio entre os grupos participantes da Marcha no Brasil, bem como 

atividades no marco das ações internacionais. 

Trata-se de uma organização não governamental (ONG) feminista que apoia 

o feminismo, seja ele em forma de movimento de mulheres com sua organização 

autônoma, ou como os movimentos e organizações mistas, ou ainda como 

organização das mulheres em espaços próprios.  

A ONG busca constituir e fortalecer a mulher como sujeito político, capaz de 

provocar mudanças sociais. Segundo a SOF, tais mudanças ocorrem no plano 

pessoal e se referem à “autodeterminação das mulheres; consciência das 

desigualdades de gênero; controle sobre o próprio corpo; ampliação da capacidade 

de análise e intervenção nos movimentos sociais por parte das mulheres”. A 

entidade atua para que as transformações nos movimentos sociais passem a ser 

uma “garantia do acesso e controle sobre os espaços de poder para as mulheres e 

crítica à perspectiva de transformação centrada exclusivamente nas desigualdades 

de classe”. A ONG defende que 

 
A transformação social baseia-se na visão sobre a capacidade dos 
movimentos de influenciar a democratização do Estado; elaborar 
discursos e desencadear ações de resistência e contra hegemonia 
ao capitalismo patriarcal, construindo um projeto alternativo de 
sociedade com perspectiva feminista. (SOF, 2014) 

 

Apresentando-se como parte do movimento de mulheres, a SOF busca 

“consolidar a Marcha Mundial das Mulheres como um movimento internacional que 

está inserido nas dinâmicas locais, com uma pauta nacional, e em diálogo com 

campanhas e movimentos com orientações próximas”. 

Participando ativamente desde a primeira marcha, por meio de contatos com 

as organizadoras iniciais da Marcha Mundial no Quebec, em 1998, a SOF definiu a 

realização de uma campanha que se encerraria com as ações internacionais em 

outubro de 2000 e, desde então, passou a atuar na formação, organização e 

articulação da Marcha Mundial das Mulheres, sediando até 2013 a Secretaria 

Internacional da MMM, com a tarefa de ser a secretaria executiva da MMM no Brasil. 



42 

 

Uma das ações realizadas pela SOF foi a Exposição “Feminismo em marcha”. 

O evento aconteceu na Galeria Olido, entre os dias 25 de agosto e 30 de setembro 

de 2013, com projeções, fotografias e materiais históricos, apresentando a trajetória, 

as ações e as principais temáticas abordadas pela Marcha Mundial das Mulheres. A 

exposição também apresentou pela primeira vez ao público a “Colcha da 

Solidariedade”. 

 
Figura 8 - Divulgação da Exposição “Feminismo em marcha” 

 
Fonte: MMM, 2013 



43 

 

Outras ferramentas de comunicação para o engajamento das feministas 

desenvolvidos pela SOF são as publicações em forma de Boletins Virtuais, Boletim 

da Marcha, Cadernos Sempreviva, Folha Feminista, Jornal da SOF, além de 

cartilhas e livros voltados às temáticas do movimento feminista. 

 
 

Figura 9-Página oficial da SOF – Sempreviva Organização Feminista 

 
Fonte: SOF, 2015 

 
 

1.3.2. A Marcha e o ABC/SP 
 

A partir dos contextos sociais e políticos das últimas décadas, as mulheres da 

região do ABC vêm se organizando e atuando em diferentes coletivos a fim de 

ampliar e conquistar mais direitos para as mulheres a partir de suas várias 

especificidades: mulheres trabalhadoras, mulheres negras, mulheres jovens, 

mulheres periféricas, mulheres que lutam por moradia, mulheres que lutam por uma 

vida sem violência, que lutam contra a retirada de seus direitos já constituídos e 

diversos outros. Ao longo dessa caminhada, muitas mulheres se integraram à 

Marcha, atuando em conjunto com outros movimentos sociais na perspectiva de 

difundir o feminismo popular. 



44 

 

Para suprir a necessidade de uma organicidade mais estruturada para que as 

mulheres da Marcha Mundial pudessem construir um movimento permanente e 

atuante nas cidades do ABC, em novembro de 2014 foi realizada a primeira Plenária 

Regional da MMM-ABC/SP e a formação do Núcleo ABC/SP. A mobilização e 

ocupação dos espaços públicos favorecem o processo organizativo e o 

enraizamento local do movimento. 
 
 

Figura 10 - Formação do Núcleo ABC/SP da Marcha Mundial das Mulheres 

 
Fonte: MMM (2014) 

 

 

1.3.3. O Coletivo de Comunicadoras 
 

O Coletivo de Comunicadoras da Marcha Mundial das Mulheres foi criado a 

partir da experiência de comunicação colaborativa construída durante o 9.º Encontro 

Internacional da Marcha, que aconteceu em agosto de 2013, em São Paulo (SP). 

As comunicadoras da Marcha Mundial das Mulheres entendem a 

comunicação como “um direito fundamental do ser humano e um princípio 



45 

 

importante para a transformação social, o combate ao machismo e à luta 

anticapitalismo”. 

Segundo o Coletivo sua atuação acontece em rede, de forma horizontal e 

plural, como multiplicador dos processos comunicativos, utilizando “criatividade e 

irreverência na construção de uma comunicação popular e feminista”. 
 
 

Figura 11 - Coletivo de comunicadoras da Marcha Mundial das Mulheres 

 
Fonte: MMM (2013) 

 
 

De acordo com as informações publicadas no Blog da Marcha (2013), a 

atuação do Coletivo das Comunicadoras defende os seguintes posicionamentos: 

 
1. Todas somos comunicadoras. Algumas são especialistas no 
assunto, outras não, mas o importante é que todas somos capazes 
de produzir comunicação. 
2. Nossa comunicação precisa mostrar a diversidade da Marcha: 
regional, geracional, política, a diversidade do campo e da cidade. 
Portanto, é fundamental que nossos textos, áudios e vídeos retratem 
essa diversidade. 
3. Construir uma comunicação feminista em convergência com os 
movimentos sociais aliados, divulgando as ações e parcerias sempre 
que possível. 

https://marchamulheres.files.wordpress.com/2014/09/coletivocom.jpg


46 

 

4. Priorizar a construção de uma comunicação em software livre. 
5. Estimular que outras companheiras possam produzir conteúdo de 
comunicação para a Marcha Mundial das Mulheres; ampliar a 
formação nos estados e incluir mais companheiras no coletivo. 
6. Integrar redes, ruas e roçados. Por uma comunicação sem cercas! 
(Coletivo de Comunicadoras da MMM/SP, 2013) 

 

Em 14 de fevereiro de 2014, o coletivo de comunicadoras da Marcha Mundial 

das Mulheres deu início a sua primeira oficina de capacitação, discussão e 

organização das tarefas para a construção de uma “comunicação feminista”. 

Segundo a narrativa de Bruna Rocha, militante da MMM/Bahia, no primeiro 

dia de atividades, as comunicadoras debateram, por meio de uma dinâmica de 

grupo, uma concepção de comunicação feminista que suporte o projeto político que 

a Marcha Mundial das Mulheres tem para a sociedade. 

Dentre as características previstas para este novo modelo de comunicação, 

estão a descentralização da produção e circulação de informação, por meio do 

empoderamento tecnológico das mulheres, a reconfiguração dos formatos estéticos, 

técnicos e discursivos, para que os meios possam dar conta da pluralidade cultural e 

a consolidação da comunicação como um espaço de exercício da cidadania. 

Também foram compartilhadas críticas acerca do modelo que domina 

atualmente os meios de comunicação: 

 
Identificamos o sexismo, o racismo, a homo e lesbofobia nas 
representações, tanto nos produtos de entretenimento quanto 
informativos (jornalismo), a violência simbólica nas coberturas 
irresponsáveis sobre a violência contra as mulheres, a mínima 
participação das mulheres na programação e construção de 
plataformas digitais, além da invisibilização, esvaziamento e 
criminalização das lutas organizadas das mulheres e de outros 
movimentos sociais. Estas críticas também se estenderam ao que se 
conhece como “mídia progressista”, fundamental para a 
democratização da comunicação, mas que muitas vezes reproduzem 
os vícios da mídia hegemônica, como por exemplo, a invisibilidade 
das mulheres e das agendas feministas (Coletivo de Comunicadoras 
da MMM/SP, 2013). 
 

 

Para a consolidação da comunicação feminista e popular, concluíram sobre a 

importância de se investir, a partir das práticas comunicativas cotidianas, na 

conformação de um formato que seja, de fato, uma alternativa à “mídia sexista, 

racista e neoliberal”: 



47 

 

Precisamos valorizar as linguagens e formas de comunicações das 
mulheres, as diferentes falas e formas de expressão. Precisamos 
ainda continuar disputando, ao lado dos movimentos de 
comunicação, as transformações no modelo vigente que servirão de 
transição a uma perspectiva comunicativa realmente nova e 
emancipadora: lutar por um Novo Marco da Comunicação que 
preveja a regulamentação pública dos meios, fortalecer o movimento 
de Software Livre e denunciar os crimes cometidos diariamente pela 
mídia hegemônica, que atingem diretamente nossas vidas (Coletivo 
de Comunicadoras da MMM/SP, 2013). 

 

O primeiro dia da oficina terminou com a oficina-festa “Tecnologias livres, 

mulheres autônomas – Liberte seu computador”. As integrantes do coletivo que 

ainda possuíam softwares proprietários em seus computadores “libertaram suas 

máquinas”, a partir da instalação de softwares livres. As ativistas feministas 

acreditam que, por meio do empoderamento feminino e libertação de padrões 

opressores, poderão reivindicar o reconhecimento de suas diferenças e suas 

representações em distintos setores da sociedade. 

O feminismo vem construindo espaços públicos alternativos, em nível local e 

global, nos quais novos sentidos, identidades, práticas transgressivas, rebeldias e 

resistências são forjados e retroalimentados. 

Nos próximos capítulos serão abordadas as ferramentas de comunicação 

utilizadas pela Marcha Mundial das Mulheres, sob a ótica da ocupação dos espaços 

de resistência para mobilização e conscientização das mulheres em suas mais 

diversas causas. 

  



48 

 

2. A MARCHA NAS RUAS 
 

“Torturar corpos é menos eficaz que moldar mentalidades.” 

(Manuel Castells) 

 

 

2.1. Comunicação e mobilização social 
 

A partir da premissa de que a construção das relações de poder nas 

sociedades democráticas se faz por meio do livre acesso às informações, e que o 

“poder é exercido por meio da coerção e/ou pela construção de significado na mente 

das pessoas, mediante mecanismos de manipulação simbólica” (CASTELLS, 2013, 

p. 10), a intenção deste capítulo é analisar a função social dos meios de 

comunicação e sua importância para os movimentos sociais. 

Castells (2013, 11) salienta que o processo de construção simbólica depende 

das “mensagens e estruturas criadas, formatadas e difundidas nas redes de 

comunicação multimídia” e que cada indivíduo constroi seu próprio significado, 

“interpretando em seus próprios termos as informações comunicadas”. O autor 

também afirma que “esse processamento mental é condicionado pelo ambiente da 

comunicação” e que as mudanças nesse ambiente afetam diretamente a construção 

de significados e, com isso, a produção das relações de poder. 

Vicente Romano (1993) conceitua a comunicação humana como um processo 

que possibilita a conexão, a comunhão e a vinculação com os outros. É por meio da 

comunicação que são experimentadas as relações sociais, a vivência em comum, os 

sentimentos de pertencimento a uma comunidade. Para o autor, é de suma 

importância analisar a comunicação sob o ponto de vista do seu entorno, seu 

ambiente social, para contribuir com o seu equilíbrio. É preciso avaliar a forma como 

se dá o processo de comunicação, pois é este fato o responsável por vincular ou 

desvincular o homem do seu ambiente. 

Antes de tratar a questão da Ecologia da Comunicação é preciso entender a 

Teoria da Mídia, de Harry Pross (1972), que divide a mídia em primária, secundária 

e terciária, e que defende que toda a comunicação começa e termina no corpo. 

 



49 

 

2.1.1. O corpo como mídia 
 

Pross (1972, p. 127) defende que toda a comunicação começa e termina no 

corpo: “toda comunicação humana começa na mídia primária, na qual os 

participantes individuais se encontram cara a cara e imediatamente presentes com 

seu corpo; toda comunicação humana retornará a este ponto”. 

Baitello Jr. (2005, p. 31) afirma que “a comunicação começa muito antes dos 

meios de comunicação de massa, muito antes da imprensa, do rádio, da televisão. 

Antes mesmo da invenção da escrita. A primeira mídia, a rigor, é o corpo”. 

O corpo humano se comunica das mais diversas formas: a voz, o cheiro, os 

gestos, o gosto. Mas para que a comunicação primária aconteça, é preciso estar no 

mesmo espaço e no mesmo tempo do receptor. A mídia primária requer proximidade 

para funcionar e exige o tempo e o espaço do aqui e do agora. 

Segundo Baitello Jr. (2005, 31), quando duas pessoas se encontram existe 

uma intensa troca de informações, que podem ser visuais, olfativas, auditivas, táteis, 

gustativas - dependendo do tipo de encontro. Existe, portanto, “um intenso processo 

de comunicação por meio de inúmeros vínculos, inúmeros canais, inúmeras 

relações, conexões e linguagens”. 

Na mídia secundária, entre um corpo que emite um sinal e outro que recebe o 

sinal, existe um objeto, uma mídia, para transmitir a informação. Sendo assim, 

apenas o emissor necessita de um suporte para transmitir a informação, para 

prolongar, aumentar seu tempo de emissão, seu espaço de alcance, ou seu impacto 

sobre o seu receptor. Esse suporte pode ser de diversos tipos de materiais. 
 

Aqueles meios de comunicação que transportam a mensagem ao 
receptor, sem que este necessite um aparato para captar seu 
significado, portanto são mídias secundárias a imagem, a escrita, o 
impresso, a gravura, a fotografia, também em seus desdobramentos 
enquanto carta, panfleto, livro, revista, jornal (PROSS, 1972, p. 128). 

 

Segundo Baitello Jr. (2005), há um evidente avanço na relação do homem 

consigo mesmo, trazido pela mídia secundária, uma evidente expansão das 

fronteiras do seu imaginário e, portanto, de sua cultura. A mídia primária é 

presencial, exige a permanência de emissores e receptores em um mesmo espaço 

físico e num mesmo tempo, trata-se, portanto, da mídia do tempo presente. 



50 

 

A mídia secundária apresenta a possibilidade de permanência e a sobrevida 

simbólica após a presença do corpo, introduzindo um fator temporal novo, 

inventando o tempo lento, que é o tempo da escrita, da decodificação e da 

decifração, o tempo da imagem registrada sobre materiais permanentes, que permite 

o tempo lento da contemplação. Em contrapartida, a mídia secundária tem o limite 

de sua transportabilidade. O espaço ainda é um obstáculo. Para que a comunicação 

aconteça, é preciso enfrentar as dificuldades de transportar os suportes de 

informação. 

A mídia terciária, segundo Pross (1972, p. 226), “são os meios de 

comunicação que não podem funcionar sem aparelhos tanto do lado do emissor 

quanto do lado do receptor”, entre os quais o telefone, o telégrafo, o cinema, o rádio, 

a televisão e produtos como discos, fitas de vídeos, CDs e DVDs. 

Com o advento da era da eletricidade, desenvolveram-se sistemas de 

mediação mais sofisticados utilizando aparatos de emissão e captação das 

mensagens, desafiando as barreiras de espaço e de tempo. 

Sobre as diferentes mídias, é importante destacar que o aparecimento da 

mídia secundária não suprime nem anula a primária e o mesmo acontece com as 

mídias terciárias. Elas não se eliminam, mas sim complementam etapas anteriores. 

Dentre os pontos positivos trazidos por essa mídia, estão a redução (e em 

alguns casos até mesmo a anulação) do espaço e as facilidades no transporte físico 

da mensagem, graças aos sistemas de eletrificação, cabeamentos e redes. São 

inúmeras as possibilidades de geração, transmissão e conservação de mensagens. 

Em contrapartida, a aceleração do tempo e das sincronizações sociais são 

problemas graves gerados pelas mídias terciárias. 

Outra questão a ser levada em consideração é a possibilidade de reprodução 

ilimitada e distribuição irrestrita de imagens visuais ou acústicas. Segundo Baitello 

Jr. (2005), tais possibilidades “(...) têm levado a comunicação humana a uma 

hipertrofia da visão e da visibilidade”. 

Baitello Jr. (2005) aponta que algumas das consequências dos avanços das 

mídias seriam uma “hipertrofia dos sistemas de mediação mais complexos, à custa 

de uma atrofia dos sistemas primários simples”.  

A necessidade de se observar e discutir esse tema parece relacionar-se com 

a incapacidade de análise crítica das consequências do processo de 

desenvolvimento da mídia eletrônica. 



51 

 

Baitello Jr. (2005) comenta que o advento das imagens repetidas e idênticas 

que se distribuem no espaço, faz emergir o fenômeno da superexposição, 

acompanhado de vazios, de déficits emocionais, que por sua vez, faz com que 

novas imagens sejam geradas para suprir a sensação do vazio e ludibriar sua 

transição por meio de outras transições. O resultado, como desdobramentos do 

processo de reprodutibilidade, é a multiplicação exacerbada de imagens cada vez 

mais onipresentes, em que o excessivo passa a ser cotidiano e a ocupar todos os 

espaços, inflacionando o valor de exposição. 

Segundo Baitello Jr. (2005), Walter Benjamin (1980) acreditava que o 

processo de distribuição e acessibilidade ao conhecimento, ao qual chamava de 

politização da estética, seria uma ferramenta democratizante. No entanto,  

 
A era da reprodutibilidade técnica, contudo, muito mais abriu as 
portas para uma escalada das imagens visuais que começam a 
competir pelo espaço e pela atenção (vale dizer, pelo tempo de vida) 
das pessoas. E o excessivo, o descontrole, muito mais conduziu a 
um maior esvaziamento deste valor de exposição e até mesmo pode 
estar levando ao seu oposto, um crescente desvalor, a uma crise da 
visibilidade (Cf. D. Kamper 1995) próxima do grau zero de 
comunicabilidade, sinalizando que houve um desvio de rota, uma 
recidiva, no prognóstico positivo da reprodutibilidade técnica na 
sociedade contemporânea. (...) Ao invés de democratizar o acesso à 
informação e ao conhecimento, tal reprodutibilidade fez muito mais 
esvaziar o potencial revelador e esclarecedor das imagens por meio 
delas próprias e seu uso exacerbado e indiscriminado (BAITELLO 
JR., 2005, p.14). 

 

O antropólogo e anatomista Ashley Montagu (1988) estabeleceu um marco 

sobre o estudo dos sentidos, evidenciando a importância da proximidade e indo na 

contramão das tendências de comunicação, se desenvolvem cada vez mais 

baseada nos sentidos de distância. Sobre o pensamento crítico a respeito dos 

distanciamentos dos sentidos e suas consequências, 
 

Montagu aponta ainda o traço, característico de algumas culturas, de 
cultivar a distância e criar bloqueios culturais contra a proximidade, 
sobretudo contra o toque, a carícia e o contato corporal. Procura 
demonstrar o que se perde e o que pode ser lesado na capacidade 
humana de se comunicar e até mesmo no desenvolvimento saudável 
do indivíduo, do grupo familiar e da sociedade (BAITELLO JR., 2005, 
p. 38). 

 

 



52 

 

2.1.2 Ecologia da comunicação 
 

Vicente Romano (1993, p. 67) afirma que “o predomínio atual da mídia 

terciária na sociedade tecnificada de comunicações mediáticas deixa clara a falta e a 

necessidade da comunicação elementar humana”. Para ele, ao contrário do que se 

esperava, a crescente eletrificação das comunicações não ampliou o espaço nem o 

tempo das relações de proximidade. As relações sociais mais próximas, entre 

familiares e amigos, têm perdido espaço para a diversão eletrônica, mediada por 

aparelhos de comunicação, criadores de distância, gerando desequilíbrios e 

carências, que podem ser exemplificadas nas modernas formas de violência urbana, 

devido à falta de vínculos. 

Segundo Baitello Jr. (2005, p. 30), “o equilíbrio comunicacional do homem 

pede a presença distribuída de distância e proximidade, a visão como um preparo 

para a proximidade e esta como um passo para a vida afetiva”. Ele defende que “a 

era da visibilidade nos transforma a todos em imagens, invertendo o vetor da 

interação humana, criando a visão que se satisfaz apenas com a visão”. 

 
Os imperativos de uma sociedade fundada na visibilidade e suas 
estratégias são cada vez mais invasivos. Não apenas há uma 
inegável proliferação inflacionária das imagens. Essas imagens não 
são apenas visuais, mas também acústicas, performáticas e 
comportamentais, olfativas ou simplesmente mentais, distribuídas 
pela disseminação do imaginário que acompanha todo movimento 
cultural (BAITELLO JR., 2005, p. 28). 

 

Devido aos crescentes avanços tecnológicos dos meios de comunicação, 

evidencia-se um fenômeno de descontextualização espaço x tempo da sociedade 

com o seu entorno. Romano (1998, p. 17) afirma que o tempo e o espaço não são 

apenas coordenadas da percepção, mas que também determinam os processos 

sociais da comunicação. O autor defende a importância de se averiguar como os 

meios de comunicação influenciam na constituição do tempo e do espaço e qual o 

papel desempenhado pelas novas tecnologias da informação e da comunicação. 

É no entorno comunicacional que ocorre a troca do presente individual pelo 

presente coletivo: vivências e produção de sentidos que possibilitam a compreensão 

do passado, da história e também estimula a sensibilidade.  



53 

 

Devido a seu enorme poder na vida das pessoas, Romano (1993) chama a 

atenção para a necessidade de observação do entorno comunicacional pelo viés da 

ecologia e da sustentabilidade, pela forma como se dá o processo de vinculação. 

Vem à tona a importância de se discutir a democratização dos veículos midiáticos, 

frente ao seu poder desproporcional da perda de sentidos, que vem produzindo em 

grande escala na sociedade. 

Sobre o papel e a importância da “pertencência”, nessa rede significativa que 

está no cerne de toda a vida, Cyrulnik diz que: 
 

É preciso, pois, pertencer. Não pertencer a ninguém é não se tornar 
ninguém. Mas pertencer a uma cultura é tornar-se uma pessoa 
única... A pertença tem dois lados: a familiaridade e a filiação. A 
familiaridade é um sentimento que se experimenta e se reforça no 
cotidiano porque se enraíza na sensorialidade dos estímulos da vida 
doméstica. O sentimento de filiação, por sua vez, só existe na 
representação psíquica que se enraíza no contexto cultural. A 
familiaridade se alimenta de biológico, de memória e de 
sensorialidade cotidiana, ao passo que a filiação se alimenta de 
cultura (CYRULNIK, 1995, p. 75). 

 

Sobre a necessidade humana de vínculos e pertencimento, Contrera (2003) 

afirma que “sem a formação de vínculos não há nenhuma possibilidade de 

comunicação em nenhuma instância de vida”. A autora defende que “dos micro-

organismos às sociedades, os vínculos são a premissa básica para a formação dos 

vasos comunicantes capazes de alimentar e manter vivo qualquer sistema” 

(CONTRERA, 2003, p. 105). 

Romano (1993) analisa o processo de privatização dos espaços públicos, que 

antes eram espaços de comunicação, festa e proximidade, não associados ao 

consumo, mas à celebração e à comunhão do espaço e do tempo e defende que a 

democracia, como sistema aberto, implica necessariamente espaços abertos, para 

que todos possam ter acesso. O espaço público deve ser lugar de encontro e 

interação social.  

 

 

2.2. Novos espaços de representação e resistência 
 

As relações de poder estão embutidas nas instituições da sociedade, 
particularmente nas do Estado. Entretanto, uma vez que as 
sociedades são contraditórias e conflitivas, onde há poder há 



54 

 

também contrapoder – que considero a capacidade de os atores 
sociais desafiarem o poder embutido nas instituições da sociedade 
com o objetivo de reivindicar a representação de seus próprios 
valores e interesses (CASTELLS, 2013, p. 10). 

 

Partindo da premissa de Castells (2013, p. 10), de que “as relações de poder 

são constitutivas da sociedade porque aqueles que detêm o poder constroem as 

instituições segundo seus valores e interesses”, e que “o poder é exercido por meio 

da coerção e/ou construção de significado na mente das pessoas, mediante 

mecanismos de manipulação simbólica”, conclui-se sobre a importância da 

comunicação como ferramenta de mobilização e engajamento social. 

Milton Santos (2000) esboça um mapa político no qual as sociedades se 

encontram pressionadas, dilaceradas e, ao mesmo tempo, mobilizadas por dois 

grandes movimentos: o das migrações sociais e o dos fluxos técnicos-

informacionais, cuja densidade está alterando tanto os modos de produção quanto 

os de convivência. Sob essa perspectiva, é possível ver a globalização como 

“perversidade e também como possibilidade”. 

Para Santos (2000, p. 46), “a globalização inventa o processo avassalador do 

mercado, um processo que uniformiza o planeta e, ao aprofundar as diferenças 

locais provoca desunião e leva à perversidade sistêmica”. Contudo, a globalização 

também oferece possibilidades de mudança, visto que, com a apropriação das novas 

tecnologias de comunicação e informação por camadas sociais tidas como 

subalternas, acaba por provocar uma significativa reconfiguração na relação entre 

populações e territórios, proporcionando mestiçagem de culturas e filosofias. 

Segundo Miklos (2014, p. 122), com o processo de globalização e 

desenvolvimento tecnológico da comunicação, o espaço local, na qualidade de lugar 

antropológico, acaba sofrendo transformações por conta do processo de 

homogeneização cultural. 

Para Sodré (2008, p. 33), “a diversidade humana é algo a ser mais sentido do 

que entendido”. Ele questiona o fato de que “comparamos como se fosse o caso de 

identificar objetos” assim como “para exercer poder, para dominar”. Ele afirma que 

“aquilo que nós experimentamos de uma cultura, principalmente da nossa, é a 

diversidade de seus repertórios, nos quais se mostram hábitos, enunciados e 

simbolizações”. 



55 

 

Em face de uma adversidade, a ótica hegemônica, pressionada por um 

consenso comportamental proveniente de uma estrutura intelectual, limita-se apenas 

a reconhecer a pluralidade. Um exemplo significativo desse consenso é a Unesco – 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura –, segundo 

a qual “diversidade cultural refere-se à multiplicidade de formas pelas quais as 

culturas dos grupos e sociedades encontram sua expressão. Tais expressões são 

transmitidas entre e dentro dos grupos e sociedades”. 

 
(...) a diversidade cultural se manifesta não apenas nas variadas 
formas pelas quais se expressa, se enriquece e se transmite o 
patrimônio cultural da humanidade mediante a variedade das 
expressões culturais, mas também através dos diversos modos de 
criação, produção, difusão, distribuição e fruição das expressões 
culturais, quaisquer que sejam os meios e tecnologias empregados 
(UNESCO, 2007, p. 5, art. 4.1). 

 

O entendimento da Unesco se dá em função de um processo de assimilação 

e conscientização generalizada, e a importância do diálogo entre os modos de 

apropriação simbólica distintos para a denominação de uma relação entre cultura e 

desenvolvimento socioeconômico. A evolução das tecnologias de comunicação e 

informação, mesmo proporcionando novas oportunidades para a interação entre 

culturas, é também um “desafio para a diversidade cultural, especialmente no que 

diz respeito aos riscos de desequilíbrios entre países ricos e pobres”. Esse consenso 

se valoriza no âmbito dos processos contra-hegemônicos, no universo das mais 

diversas representatividades que ainda permite espaços analíticos sobre o conceito 

de diversidade. 

Tendo como base os conceitos do teórico e político italiano Antonio Gramsci, 

Paiva (2008, p. 164) interpreta o conceito de hegemonia como “uma forma de poder 

caracterizada por uma postura totalizante, generalizada, mas que se dá com o 

consentimento ou a aceitação dos demais”. Para a autora, a passividade de quem 

aceita e se converte à posição de seguidor ou dominado pode ser reconhecida 

desde uma infinidade de ângulos, da posição subalterna até a escravidão 

consentida. “O fato é que se corrobora, em quaisquer das vertentes, a existência de 

uma situação de menor ou nenhum poder arbitral, apenas de cumprimento e 

aceitação de uma situação dada”. 



56 

 

O conceito de hegemonia de Gramsci não se restringe apenas às formas de 

controle ideológico-cultural que exercem a dominação, mas engloba também 

 
Todo um conjunto de práticas e expectativas, sobre a totalidade da 
vida: nossos sentidos e distribuição de energia, nossa percepção de 
nós mesmos e nosso mundo. É um sistema vivido de significados e 
valores – constitutivo e constituidor – que, ao serem experimentados 
como práticas, parecem confirmar-se reciprocamente (WILLIAMS, 
1979, p. 113). 

 

São inúmeros os exemplos de experiências de resistência ao pensamento 

único, que vão desde a apropriação de territórios, movimentos juvenis de 

contestação, rádios livres e comunitárias, políticas públicas de comunicação e 

programas televisivos alternativos, entre outros. 

Moraes (2008) apresenta a proposta de reflexão sobre a emergência da 

comunicação alternativa como meio de difusão contra-hegemônica, suas 

possibilidades e seus limites atuais. Segundo o autor (2008, p. 59), “para reforçar 

vínculos entre os movimentos sociais e comunitários, é crucial a interdependência 

com veículos alternativos que possam dar conhecimento social aos seus pleitos, 

quase sempre ignorados ou menosprezados pela mídia”. 

A meta dos veículos alternativos, segundo Moraes (2008) é interferir nos 

embates contra-hegemônicos, forjando espaços de manifestação ideológica que se 

contraponha à lógica do capital. Sobre as diferenças da comunicação tradicional 

para a alternativa, o autor destaca o caráter conformista da primeira em oposição ao 

caráter contestador da outra. Sua essência estaria na oposição ao pensamento 

único. 

 

 

2.2.1 Mídia Radical 
 

Mídia radical, conceito cunhado por Downing (2004), é uma alternativa que 

constitui a forma mais atuante da audiência ativa a expressar tendências de 

oposição, incluindo diversas atividades como o teatro de rua e a dança entre outras 

manifestações comunicacionais. 

Segundo Machado, em sua apresentação à edição brasileira: 

 



57 

 

São experiências radicais em que as mídias foram praticadas fora de 
sua expressão industrial hegemônica, por sujeitos sociais movidos 
por projetos de intervenção crítica, expressando posições 
alternativas às políticas dominantes, mesmo quando essas 
experiências são comparativamente menos extensivas que aquelas 
praticadas nos setores de entretenimento de massa amparados pelo 
capital global (MACHADO apud DOWNING, 2004, p.10). 

 

Sobre o conceito de mídia radical, Downing (2004, ps. 21 e 22) refere-se “à 

mídia – em geral de pequena escala e sob muitas formas diferentes – que expressa 

uma visão alternativa às políticas, prioridades e perspectivas hegemônicas”. Ele 

destaca a “urgência do ativismo da mídia diante dos bloqueios da expressão 

pública11”, e defende que esta não seria a única resposta, sendo necessário também 

“campanhas de alfabetização pela mídia, a crescente democratização dos meios de 

comunicação, a popularização técnica e científica e o apoio aos profissionais da 

mídia que lutam para elevar o nível da prática da mídia tradicional”. 

A função das mídias radicais é provocar discussões que muitas vezes são 

ignoradas pela mídia convencional e dar cobertura às manifestações realizadas, 

trazendo visibilidade às questões que estejam em discussão e até mesmo a 

desenvolver novos temas. 

Machado (2004, p. 10) destaca que “quando vinculadas a movimentos sociais 

autênticos, as mídias radicais colocam em evidência o imenso potencial estético, 

cognitivo, comunicativo e mobilizador dos meios massivos de expressão”. 

Tendo como base a observação dos movimentos sociais, bem como sua 

natureza e perspectivas para os novos movimentos sociais em rede, Castells (2013) 

afirma ser possível identificar os novos rumos da mudança social dessa época e 

também estimular um debate sobre as implicações práticas e políticas dessas 

hipóteses. Ele acredita que “a luta fundamental pelo poder é a batalha pela 

construção de significados na mente das pessoas”. (CASTELLS, 2013, p. 11) 

 
Os atores da mudança social são capazes de exercer influência 
decisiva utilizando mecanismos de construção do poder que 
correspondem às formas e aos processos de poder na sociedade em 
rede. Envolvendo-se na produção de mensagens nos meios de 
comunicação de massa e desenvolvendo redes autônomas de 

11Que se erguem de muitos setores: dos poderosos elementos que compõem a dinâmica da 
economia capitalista, do silêncio do governo, do obscurantismo religioso, dos códigos patriarcais e 
racistas institucionalizados, de outros códigos hegemônicos aparentemente naturais e razoáveis, do 
impacto insidioso do populismo reacionário e também dos reflexos de tudo isso na esfera dos 
próprios movimentos oposicionistas (DOWNING, 2004, p. 22). 

                                                 



58 

 

comunicação horizontal, os cidadãos da era da informação tornam-se 
capazes de inventar novos programas para suas vidas com as 
matérias-primas de seu sofrimento, suas lágrimas, seus sonhos e 
esperanças. Elaboram seus projetos compartilhando sua experiência. 
Subvertem a prática da comunicação tal como usualmente se dá, 
ocupando o veículo e criando a mensagem. Superam a impotência 
de seu desespero solitário colocando em rede seu desejo. Lutam 
contra os poderes constituídos identificando as redes que os 
constituem (CASTELLS, 2013, p. 11). 

 

Castells afirma que os movimentos sociais precisam se relacionar com a 

sociedade em geral. E embora o uso das redes telemáticas hoje seja de grande 

relevância na propagação das mensagens, a construção de um espaço público, 

“criando comunidades livres no espaço urbano” (2013, p. 14) é de fundamental 

importância. Dentre os motivos listados por Castells estariam: a criação de uma 

comunidade, justamente pelo fato de ter como base a questão da proximidade; o 

fato de que os espaços ocupados são geralmente carregados de poder simbólico 

como o de “invadir áreas do poder de Estado ou de instituições financeiras”; e, 

concluindo, a questão de que quando se constrói uma comunidade livre num espaço 

simbólico, “os movimentos sociais criam um espaço público”. 

O conceito de comunidade ressurge e se recria em processo correlato ao da 

globalização. Paiva (2007) reflete se a tecnologia realmente diminui distâncias, ou se 

a vida comunitária precisa ser reinterpretada para possibilitar o estreitamento dos 

laços de convivência. Para a autora, é possível utilizar, de forma mais eficaz, a 

comunicação para preencher o vazio de sociabilização. 

Segundo Miklos (2014, p. 107), o conceito de comunidade “indica um grupo 

de indivíduos que compartilham o mesmo território, os mesmos valores e crenças, e 

cujo laço social estabelece uma solidariedade intensa entre eles”. Ela seria marcada 

pela homogeneidade entre os indivíduos que a compõe e a predominância das 

relações pessoais, os laços familiares, tradições e ritos coletivos. 

Uma comunidade se sustenta em interesses comuns, temporais e 

duradouros, com objetivo de manter atividade e coexistência, também comuns, dos 

seres humanos. Nesse contexto se desenvolve vivência, consciência e sentimento 

de pertencimento, que orienta as ações dos membros do grupo, como o 

estabelecimento de normas que regem as relações e o comportamento de cada um. 

Miklos (2014, p. 109) ressalta que é preciso enxergar as novas configurações 

de comunidade na atualidade, sem desprezar os conceitos clássicos. Segundo ele, 



59 

 

“há nuances nos conceitos de comunidade que merecem ser recuperados e/ou 

atualizados. Comunidade não pode ser tomada como qualquer coisa, como um 

aglomerado, um bairro, grupo social, um segmento social”. Elementos como 

“interação, participação, confluência em torno de interesses, algumas identidades, 

sentimento de pertença, caráter cooperativo” são listados por ele como 

“indispensáveis para que se caracterize comunidade”. 

A comunicação comunitária, por sua vez, é caracterizada pela “proximidade, 

seja de matriz geográfica local ou por vínculos identitários de matriz cultural, 

histórica, linguística, física ou de ação política” (MIKLOS, 2014, p. 111). Segundo o 

autor, a comunicação comunitária engloba os mais diversos meios e modalidades de 

comunicação, sob o controle de organizações comunitárias e movimentos sociais. 

Trata-se de um espaço para participação democrática, como expressão das lutas 

populares por melhores condições de vida. 
 
 

2.3. A Marcha Mundial das Mulheres nas ruas 
 

Pross (1989, p. 17) defende que “o público abre-se ao protesto, leva-o adiante 

e pode fazer dele seu lema ou rejeitá-lo”. Ele exemplifica a coleta de assinaturas, ou 

uma manifestação nas ruas, como formas de trazer visibilidade e engajamento 

social. Para ele, enquanto a coleta de assinaturas pode apresentar uma impressão 

abstrata, as manifestações nas ruas, a ocupação dos espaços públicos, surtem 

efeitos posteriores por intermédio das testemunhas presentes, como fotógrafos e 

operadores de câmeras, responsáveis pela posterior difusão pelos meios de 

comunicação. 

Segundo Paiero (2007, p. 167), em busca de visibilidade, os organizadores 

dos protestos muitas vezes procuram “adicionar elementos que acreditam ser 

atraentes para os meios de comunicação”. Para ela, ao escolher a forma como irá 

retratar o protesto na mídia, a imprensa acaba interferindo, direta ou indiretamente, 

na manifestação.  
O protesto, como resposta pública à determinada circunstância a que 
se faz oposição, é dirigido sempre a dois destinatários: a quem se faz 
a oposição e a um público terceiro, do qual se quer apoio. O formato 
escolhido para a comunicação, que define a natureza do protesto, é 
o de ampliar ao máximo a visibilidade de sua ação e, com isso, 
chamar a atenção para o motivo primeiro. (PAIERO, 2007, p. 167) 



60 

 

O protesto, segundo Denise Paiero (2007, p. 168) “é uma das manifestações 

comunicativas onde a mídia primária aparece com muita força”. Nas ruas, com a 

participação física dos ativistas, a comunicação primária estaria presente “nas 

palavras de ordem, nos gritos e nos gestos obscenos, na infinidade de 

manifestações”. O corpo, por vezes, é o único elemento de uma manifestação. 
 
 

 
Figura 12 – Matéria publicada no Portal Terra sobre as ações de protestos no Dia Internacional 

da Mulher, em 08 de março de 2014 
 

 
Fonte: Portal Terra (2014) 

 

 

 

Diversos movimentos feministas saíram às ruas neste sábado para 
protestar contra o machismo e pela ampliação dos direitos das 
mulheres. A Marcha Mundial das Mulheres conta com batuques, 
bandeiras, palavras de ordem e panfletagem. Segundo a página do 
grupo na internet, a iniciativa é pelo “combate à violência sexista, 
(contra) a mercantilização do corpo da mulher, inclusive no período 
de Copa do Mundo, (pelo) direito do aborto legal e seguro, 



61 

 

construção do Plebiscito Popular por uma Constituinte Exclusiva e 
soberana que faça valer paridade de gênero, representação e 
políticas públicas efetivas para mudar a vida das mulheres (...)”. 
O principal tema levantado é a prostituição durante a Copa do 
Mundo. “Nós repudiamos a cooptação do discurso  feminista ‘meu 
corpo me pertence’ para ‘meu corpo é meu negócio’. Por isso, somos 
contra o projeto do Deputado Jean Wyllys que legaliza a 
cafetinagem, consolida a sexualidade como um serviço comercial de 
compra e venda e aprofunda a exploração das mulheres”, diz a 
representante da marcha em São Paulo, Maria Fernanda. 
Os protestos em Cutiba contaram com a presença de membros da 
Marcha das Vadias e do Com lutas. Em São Paulo, diversas 
entidades e até partidos políticos se envolveram no protesto, que 
teve início na Avenida Paulista. 
Os protestos foram da Marcha Mundial das Mulheres 
foram programados para São Paulo (em frente ao Masp),  Campinas 
(SP), Belo Horizonte (MG), Rio de Janeiro (na Lapa), Parintins (AM),  
Mossoró (RN), Recife (PE), Aracajú (SE), Esteio e Porto Alegre (RS), 
Belém (PA), Salvador (BA), Brasília (DF), Cuiabá (MT)  e nas cidades 
cearenses de Canindé, Quixadá e Fortaleza. (PORTAL TERRA, 
2014) 

 

O corpo nu, por exemplo, é muito utilizado em manifestações, por se tratar de 

um ato considerado fora dos padrões sociais. Muitos movimentos feministas, de 

países distintos, já utilizaram esse recurso, principalmente em protestos contra a 

violência sexista, como as ações da “Marcha das Vadias”. Protestos como estes 

ganham visibilidade midiática, tanto pelo “choque moral do nu que desafia a ordem, 

quanto pela irreverência ou pelo deboche” (PAIERO, 2007, p. 169). 

As mídias secundárias presentes em protestos podem ser exemplificadas, 

segundo Paiero (2007), pelos corpos pintados, amarrados, fantasiados, em que tais 

materiais se tornam extensão do corpo, com a função de comunicar algo. 

A Marcha Mundial das Mulheres busca por meio de suas manifestações, nas 

ruas ou em praças públicas, mobilizar a participação de ativistas e simpatizantes. 

Serão apresentados a seguir exemplos de ações realizadas pela MMM com foco nas 

comunicações primárias e secundárias (PROSS, 1972). Estas ações, também 

consideradas como exemplos de mídias radicais (DOWNING, 2004), serão descritas 

e representadas por imagens produzidas pela Marcha12.  

 

 

 

12 Em alguns momentos será preciso retomar alguns tópicos do capítulo 1, em que se explica o que é 
o coletivo e seus principais feitos. 

                                                 



62 

 

2.3.1. As marchas internacionais 
 

As marchas, passeatas e aglomerações públicas são eventos de protestos 

em que “quem participa cede seu corpo para a multidão, torna-se parte de uma 

massa de corpos que só faz sentido a partir da aglomeração voluntária. Perde-se a 

individualidade do corpo em favor da massa que adquire vontade e ação próprias” 

(PAIERO, 2007, p. 172). 

 
 

Figura 13 – Logotipo da Marcha Mundial das Mulheres, em 2000 
 

 
Fonte: MMM (2014) 

 

Como mencionado no Capítulo 1, a Marcha Mundial das Mulheres já realizou 

três marchas internacionais (2000, 2005 e 2010) e agora se prepara para sua quarta 

edição em 2015. Organizadas a partir do chamado “2000 razões para marchar 

contra a pobreza e a violência sexista”, a primeira marcha internacional contou com 

a participação de mais de 5000 grupos de 159 países e territórios. Seu 

encerramento mobilizou milhares de mulheres em todo o mundo.  



63 

 

Nesta ocasião, foi entregue à Organização das Nações Unidas (ONU), em 

Nova Iorque, um documento com dezessete pontos de reivindicação, apoiado por 

cinco milhões de assinaturas. Essa ação foi caracterizada como um primeiro 

chamado de largo alcance, um passo no sentido da consolidação da MMM como 

movimento internacional. 

Como afirma Paiero (2007, p. 172), o número de manifestantes é sempre 

muito relevante. “Passeata ou ato público bem sucedido é aquele que consegue 

juntar muitos corpos. É aquele que ocupa um grande espaço com corpos 

manifestando-se a favor da causa do protesto”. 

 
Figura 14- 2.ª Marcha Mundial das Mulheres, em 2005 

 
Fonte: MMM (2014) 

 

A segunda ação da Marcha aconteceu no dia oito de março de 2005, em São 

Paulo, e reuniu 30 mil mulheres de 16 estados brasileiros. Também estiveram 

presentes representações de movimentos como o Movimento dos Trabalhadores 

Rurais Sem Terra, Movimento de Mulheres Camponesas, Movimento de 

Trabalhadores Desempregados, União dos Movimentos de Moradia, Confederação 



64 

 

Nacional dos Trabalhadores na Agricultura, dentre outros, além de delegadas de 

Quebec, Canadá (que na época sediava o Secretariado Internacional) e de Burkina 

Faso, país de encerramento da Marcha. “A ação retomou o caráter de rua ao 

movimento feminista brasileiro” (MMM, 2013). 

Para a mobilização, foi construída internacionalmente uma carta que 

expressou as demandas das mulheres no mundo, contendo cinco valores como eixo 

principal: liberdade, autonomia, igualdade, paz e solidariedade. 

 

 
Figura 15 - A Colcha da Solidariedade 

 
Fonte: MMM (2014) 

 

Junto à carta seguiu uma colcha com retalhos que foi sendo construída 

durante a sua passagem pelos países, unindo mulheres de países e territórios em 

conflito e despertando o interesse de muitas jovens em participar do movimento 

feminista. A colcha ficou conhecida como “A Colcha da Solidariedade”. 

 



65 

 

Defendemos a visão de que as mulheres são sujeitos ativos na luta 
pela transformação de suas vidas e que ela está vinculada à 
necessidade de superar o sistema capitalista patriarcal, racista, 
homofóbico e destruidor do meio ambiente (MMM, 2013). 

 

Em 2010, a 3.ª ação internacional da MMM no Brasil foi marcada por uma 

marcha entre Campinas e São Paulo, entre os dias 8 e18 de março, na qual mais de 

três mil mulheres de todo o país marcharam 120 quilômetros. A cada dia, as 

mulheres percorriam cerca de 12 km, saindo em marcha por volta das 6 horas da 

manhã e chegando ao ponto seguinte por volta do meio-dia. Na parte da tarde, eram 

realizados debates e oficinas de formação sobre a plataforma política da Marcha. 

 
Figura 16 – Chamada para a 3.ª Marcha Mundial das Mulheres, em 2010 

 
Fonte: Geledés (2009) 

 

Como afirma Paiero (2007, p. 173), “quanto mais difícil esse caminho, quanto 

maior o sofrimento do corpo, maior o destaque que o protesto recebe na grande 

mídia”. Evento deste porte, além de ocupar espaços públicos e estradas, também 

consegue ampla cobertura dos veículos de massa e espaço na pauta midiática.  



66 

 

Desde seu lançamento em 2000, a Marcha Mundial das Mulheres cresceu 

muito no Brasil. Há uma grande presença de mulheres jovens que descobrem o 

feminismo a partir das ações e se dispõem a fazer parte do movimento. 

 

Figura 17 - 3.ª Marcha Mundial das Mulheres, em 2010 

 

Fonte: MMM (2014) 
 

Com o tema “Seguiremos em marcha até que todas sejamos livres”, a terceira 

ação internacional se baseou nos quatro campos de atuação sobre os quais a 

Marcha Mundial das Mulheres tem se debruçado: bem comum e serviços públicos, 

paz e desmilitarização, autonomia econômica e violência contra as mulheres. Cada 

um desses eixos se desdobra em reivindicações que apontam para a construção de 

outra realidade para as mulheres em nível mundial. 

Reunindo mulheres rurais, urbanas, indígenas, negras, brancas, jovens, 

adultas, lésbicas, bissexuais e heterossexuais, a 3.ª Ação da Marcha Mundial das 

Mulheres representou um marco definitivo para o movimento feminista no Brasil. 



67 

 

A marcha de 2010 saiu de Campinas e chegou em São Paulo, passando por 

Valinhos, Vinhedo, Louveira, Jundiaí, Várzea Paulista, Cajamar, Jordanésia, Perus e 

Osasco.  

Sobre a organização das marchas, Moreno (2010) esclarece que tudo é 

construído pelas mulheres, organizadas em equipes: infraestrutura, distribuição de 

água, saúde, comunicação, formação e cultura, cozinha e segurança.  

Em relação às principais dificuldades, Moreno (2010) comenta que os 10 dias 

de caminhada foram difíceis, mas demonstraram a força das mulheres organizadas, 

que tiveram que vencer o desafio de caminhar entre 8 e 14 quilômetros por dia, 

participar da formação feminista, contribuir com a organização do alojamento e a 

limpeza da cozinha.Foi também um momento de intenso intercâmbio de 

experiências de vida, luta e sonhos entre as mulheres de todo o Brasil.  

Moreno (2010) também descreve a recepção das mulheres nas cidades como 

muito positiva e com aplausos. Muitas cantavam juntas as músicas compostas pela 

MMM e liam atentamente as publicações distribuídas. O objetivo da Marcha era 

fazer com que em cada uma dessas cidades as mulheres se organizassem para dar 

sequência às discussões propostas.  

 
Alguns motoristas nas estradas ou nas ruas costumavam gritar para 
as mulheres. Diziam que tínhamos que ir trabalhar, mas todas as 
mulheres respondiam com nossas palavras de ordem (tipo: “João, 
João, cozinha o seu feijão”). Enfim, afirmamos nestes dias o nosso 
lema internacional, de que “Seguiremos em marcha até que todas 
sejamos livres”, e demonstramos na prática que o feminismo ainda é 
necessário e que estamos construindo a cada dia um feminismo 
popular, de todas as mulheres para conquistar liberdade, igualdade e 
autonomia (MORENO, 2010). 

 

Segundo o Coletivo da MMM-SP (2013), “a percepção registrada pelas 

mulheres é de que participar dele ajuda a politizar o cotidiano, questionar o trabalho 

doméstico, ir às ruas”. Para o Coletivo, “os caminhos de enfrentar o machismo, 

pouco a pouco, vão ficando mais nítidos. Assim, fortalecer a marcha é fortalecer as 

mulheres, e fortalecer as mulheres é fortalecer a luta feminista”. 

  



68 

 

Figura 18 - Encontro de Formação durante a 3.ª Marcha Mundial das Mulheres 

 
Fonte: MMM (2014) 

 

 
2.3.2. Os encontros internacionais 

 

Os encontros internacionais da Marcha Mundial das Mulheres são momentos 

de construção coletiva de análise e propostas que partem da experiência e do 

momento do movimento feminista no qual o mesmo se realiza. Segundo artigo 

publicado no blog da Marcha, a realização do 9.º Encontro Internacional da Marcha 

Mundial das Mulheres no Brasil foi de “grande relevância política para pensar o 

combate às opressões que ameaçam a vida das mulheres e dos homens”. 



69 

 

O fato de a realização do evento, que ocorreu no dia 9 de agosto de 2013, ter 

acontecido no Brasil, trouxe ao encontro um caráter ainda mais especial para as 

brasileiras que assumiram o desafio de facilitar a construção de um feminismo 

internacional profundamente enraizado nas lutas locais. 

A realização do encontro contribuiu para uma sistematização dos 15 anos de 

construção do movimento no Brasil, inserido em um contexto de mudanças e 

permanências na sociedade brasileira. O Brasil é o país que coordena o secretariado 

internacional do movimento desde o ano de 2006. 

Os objetivos do encontro se concentram em refletir sobre a contribuição da 

Marcha para “reposicionar o feminismo em um campo político que tem como 

horizonte a superação do capitalismo patriarcal, racista e lesbofóbico e reconhecer 

os aprendizados de luta das mulheres em marcha”. 

O encontro também possibilitou a oportunidade de refletir sobre as trajetórias 

do feminismo e aprofundar o debate sobre o avanço do capital sobre os territórios, 

trabalho e corpo das mulheres que utilizam a militância como ferramenta de controle. 

Representantes de Moçambique, por exemplo, denunciaram as políticas de 

controle de seus territórios, que destroem as condições de sobrevivência, produção 

e autonomia econômica das mulheres para beneficiar empresas. As brasileiras estão 

no mesmo processo de resistência, como por exemplo, o avanço da mineração em 

Minas Gerais. Da mesma forma, desde as Filipinas e Bélgica, as militantes 

apresentaram como organizam a resistência à mercantilização do corpo, 

denunciando e combatendo a aumento da prostituição e tráfico de mulheres. 

“O que estamos questionando é esta lógica da vida que produz as mulheres 

para que sejam consumidas, fazendo com que seus corpos, trabalho e sexualidade 

estejam disponíveis e a serviço dos homens e do capital”, defende uma militante 

camponesa da Bahia. 

 A articulação entre estas e outras questões, na análise e na prática política, é 

uma das características deste feminismo contemporâneo. 
 

 

 

 

 

 

 



70 

 

Figura 19 - Divulgação do 9.º Encontro Internacional 

 
Fonte: MMM (2014) 

 

 



71 

 

2.3.3. Batucada Feminista 
 

O grupo de mulheres militantes que compõe a Batucada Feminista surgiu no 

Brasil em 2003 como mais um instrumento de luta da Marcha Mundial das Mulheres. 

A Batucada é um espaço no qual as mulheres podem criar e recriar músicas e ritmos 

militantes, mostrando a irreverência do movimento e discutindo os temas globais da 

sociedade como um instrumento de reconstrução do cotidiano. 

 

 
Figura 20 - Batucada Feminista 

 
Fonte: MMM (2013) 

 

 

Tocar é uma forma direta de ação política, de levar o feminismo para 
os olhares e ouvidos da rua, expressando nossas lutas ocupando o 
espaço público. Aprendemos a nos organizarmos e coordenar 
nossos próprios ritmos de forma criativa e inclusiva. Batucar é 
divertido, nos faz sentir bem e eleva os espíritos frente à 
adversidade. Organizar uma batucada feminista é uma ação militante 
bem prazerosa e fácil de desenvolver. (MMM, 2013) 

 



72 

 

A Batucada é um espaço irreverente e permanente de organização, que, além 

de ser utilizado para a discussão política, é um instrumento de visibilidade das ações 

da Marcha, seja no espaço de auto-organização ou nos espaços de militância mista. 

Trata-se de uma ferramenta de ousadia na construção de novos ritmos, músicas e 

palavras de ordem a partir do cotidiano da vida e da luta das mulheres e que os 

retratam, seja na denúncia do machismo ou nas alternativas encontradas pelas 

mulheres para a construção de um mundo igual. 

 
Quando tocamos na batucada estamos dizendo que queremos 
outras práticas e que não aceitamos a cultura musical machista e 
preconceituosa que ouvimos todos os dias, seja no rádio, nos shows 
ou nos programas de TV, que utiliza as mulheres como iscas de 
mercado. (MMM, 2013) 

 

Os instrumentos utilizados nas batucadas são feitos prioritariamente de 

materiais reciclados ou que fazem parte do cotidiano das ativistas, como tambores 

de plástico, latas de querosene, latinhas de refrigerante e cerveja, cabos de 

vassoura e garrafas plásticas. 

Segundo as militantes, além do debate e alegria que a batucada proporciona, 

o ritmo ajuda a gerar concentração, unidade e força nos momentos de ação coletiva. 

 

 

2.3.4. Lambe-lambe 
 

A Operação Lambe-lambe consiste em reunir as ativistas para fazer a 

colagem dos cartazes de protesto. Essa ação pode acontecer de duas formas: “na 

calada da noite, de forma anônima ou em mutirões, o que permite cobrir áreas 

maiores, com a expectativa de gerar surpresa no dia seguinte” ou “à luz do dia, 

numa versão intensiva e performática, que exige contato direto com as pessoas que 

estão passando pelas ruas, o que possibilita aproximação e abordagem direta, e, até 

mesmo, a ação de distribuição de panfletos informativos”. 

 
Reúna as companheiras para tomar um guaraná e com alguma 
criatividade feminista, inventem mensagens radicais, curtas, diretas, 
irônicas, raivosas, poéticas, como preferirem. (MMM, 2013) 

 

 



73 

 

Figura 21 - Operação Lambe-Lambe no período da Copa do Mundo, em 2014 

 

Fonte: MMM (2014) 

 

 

 



74 

 

Após exposição das mídias primária e secundária utilizadas pela MMM em 

busca de mais visibilidade e empoderamento das mulheres, o próximo capítulo 

analisará o papel da mídia terciária, especificamente a Internet, como ferramenta de 

exposição e discussão dos temas feministas.  

Também será analisada a forma como as redes sociais telemáticas são 

utilizadas pela Marcha Mundial das Mulheres no processo de fortalecimento dos 

vínculos entre as ativistas feministas, por meio de suas ferramentas de 

relacionamento, produção e compartilhamento dos conteúdos e ações realizadas 

pelo movimento. 

 

 

Figura 22 - Operação Lambe-Lambe 

 

Fonte: MMM (2014) 

 

 

  

http://marchamulheres.wordpress.com/mmm/nas-ruas/stencil-mmm/


75 

 

3. MULHERES EM REDES 
 

“Estamos na rede articulando o mesmo feminismo que marca presença nas ruas, 
entendendo que o virtual é mais uma expressão do real, e que as novas ferramentas 

da Internet podem servir para potencializar ainda mais a nossa luta.” 
(Marcha Mundial das Mulheres) 

 

3.1. Sociedade e mobilização em rede 
 

O terceiro e último capítulo tem como objetivo apresentar as formas de 

apropriação das redes sociais telemáticas como ferramentas de comunicação 

alternativa para os movimentos sociais, em especial, o movimento da Marcha 

Mundial das Mulheres. Para isso, primeiramente é necessário a compreensão de 

conceitos presentes no cenário da cibercultura e da sociedade em rede. 

Eugênio Trivinho (2007) considera que a cibercultura ou cultura digital é 

marcada pela cultura pós-moderna. Trata-se de uma época pautada pela saturação 

da informação, pela lógica da fragmentação, pela ausência (total ou parcial) de 

finalidade e incerteza estrutural e pelo imperativo da velocidade. Cibercultura é um 

conceito utilizado para nomear o tempo em curso, recobrindo a fase digital do 

capitalismo.  

Para Trivinho: “a cibercultura designa a configuração material, simbólica e 

imaginária da vida humana correspondente à predominância mundial das 

tecnologias e redes digitais avançadas na esfera do trabalho, tempo livre e do lazer” 

(2007, p. 116). Segundo o autor, a cibercultura é o mundo em curso em todos os 

setores: a) informatização: refere-se à adaptação de métodos tradicionais de 

trabalho ou atividade ao uso de sistemas computadorizados; b) virtualização: define-

se como a fase sofisticada e avançada do processo atual de informatização; c) 

ciberespacialização, ou seja, uma manifestação do ciberespaço em tempo real. 

Sobre o conceito de redes, Castells (2003, p. 7) define como “um conjunto de 

nós interconectados”. O autor complementa que “a formação de redes é uma prática 

humana muito antiga, mas ganharam vida em nosso tempo transformando-se em 

redes de informação energizadas pela Internet”. 



76 

 

Castells (2003) afirma que uma rede13 não tem centro e que, mesmos uns 

nós sendo mais importantes que os outros, todos estão interligados. Esse caráter de 

descentralização e horizontalidade de uma rede tem sido utilizado em organizações 

e grupos de indivíduos, que estabelecem relações mais cooperativas entre si.  

Castells (2013, p. 11) defende que “os seres humanos criam significados 

interagindo com seu ambiente natural e social, conectando suas redes neurais com 

as redes da natureza e com as redes sociais14”. Para ele, “a constituição de redes é 

operada pelo ato da comunicação” que, por sua vez, “é o processo de compartilhar 

significado pela troca de informações”. Ele também esclarece que a contínua 

transformação da tecnologia da comunicação na era digital amplia o alcance dos 

meios de comunicação para todos os domínios da vida social, numa rede que é 

simultaneamente global e local, genérica e personalizada, num padrão em constante 

mudança. 

Sobre o conceito de Internet, Castells (2003, p. 8) define como “um meio de 

comunicação que permite, pela primeira vez, a comunicação de muitos para muitos, 

num momento escolhido, em escala global”. O autor compara o papel da tecnologia 

da informação nos dias de hoje à importância da eletricidade para as sociedades da 

era industrial, em razão de sua capacidade de distribuir a informação por todo o 

domínio da atividade humana, colocando a Internet como “base tecnológica para a 

forma organizacional da era da informação: a rede”. 

Sobre virtudes da rede, como ferramenta organizacional, Castells (2003) 

aponta a flexibilidade e adaptabilidade, que seriam características essenciais para 

sobreviver e prosperar num ambiente em rápida mutação. Seu grande problema 

estaria na dificuldade em coordenar funções, em concentrar recursos em metas 

específicas e em realizar uma dada tarefa dependendo do tamanho e complexidade 

da rede. “Como os componentes da rede são diversos em sua natureza, estrutura e 

capacidade de ação, é preciso trabalhar na perspectiva de compatibilizar tempos 

heterogêneos e buscar consensos parciais para cada momento do processo” 

(MIKLOS, 2014, p. 115).  

13 Segundo Miklos (2014, p. 113) “a palavra rede origina-se do latim rete, retis, com o sentido de teia 
(de aranha); rede, laço; sedução”. Segundo o autor “a base da atuação em rede é a construção da 
confiança entre os participantes”. Construir redes, segundo Miklos (2014, p. 115), “significa apostar 
em relações humanas articuladas entre pessoas e grupos que, no debate das diferenças, possam 
ajustar intenções mais coletivas e produtivas para todos”. 
14 Leia-se rede social como articulação e organização de grupos de pessoas, com características em 
comum, mantendo uma ligação entre si, mesmo que à distância. 

                                                 



77 

 

Segundo Miklos (2014, p. 115), por ser uma nova cultura de gestão, a rede 

requer uma “arquitetura de complementaridade na ação”, já que a atuação em rede 

supõe a “socialização do poder, o respeito às autonomias e a negociação”. 

Miklos (2014, p. 116) conceitua redes sociais como “espaços democráticos 

que entrelaçam pessoas ou entidades em torno de valores e objetivos comuns”. A 

principal característica da rede seria a “não existência de um centro de poder ou de 

uma hierarquia nas relações”. 

 
 

3.1.1. Ciberativismo 
 

Para analisar o ativismo nos dias atuais, faz-se necessário compreender 

como se dá a organização dos movimentos em seus novos espaços de articulação, 

no caso o ciberespaço.   

Eugênio Trivinho (2007) considera que o ciberespaço (evocado pela primeira 

vez pelo escritor norte-americano Willian Gibson no livro “Neuromarcer”, de 1984) 

configura-se com um território virtual de circulação e produção simbólica, regido 

pelas leis do mercado corporativo e das audiências, ou seja, da virtualização, que se 

dá através do desdobramento internacional em tempo real. 

Malini e Antoun (2013, ps. 19 e 20), definem o ciberespaço como “ambientes 

virtuais comunitários e participativos dos grupos de discussão”. Para os autores, com 

a emergência desse novo espaço, 

 
(...) a comunicação distribuída suporta uma série de ativismos que 
vai da distribuição de hacks à articulação de ações coletivas contra 
sistemas totalitários; de campanhas de adesão para determinadas 
causas sociais ao trabalho de debate intelectual através de um fluxo 
constante de replies ligados a uma discussão teórica. 1984 é o ano 
em que surge o ciberativismo como sinônimo de ações coletivas 
coordenadas e mobilizadas coletivamente através da comunicação 
distribuída em rede interativa (MALINI e ANTOUN, 2013, p. 20). 

 

Os conceitos de “ativismo virtual” ou “ciberativismo” passaram a caracterizar 

esta nova forma de organização das militâncias políticas por meio da Internet. Esta 

denominação foi dada pelos próprios usuários e posteriormente incorporada pelos 

estudiosos do tema. 



78 

 

Segundo Miklos (2014, p. 102), a ampla definição de ciberativismose deve ao 

fato de “o ciberativismo incluir tanto atividades que são possíveis apenas on-line 

quanto o uso da Internet como um canal adicional de comunicação para grupos, 

organizações e movimentos sociais”. 

O ciberativismo tem dado suporte e mobilizado importantes manifestações em 

todo o mundo, a exemplo do Occupy Wall Street, da Primavera Árabe e dos 

Protestos de Junho de 2013 no Brasil.  

Segundo Malini e Antoun (2013, p. 152), “a Internet de hoje se transmutou”. 

Com a emergência das dinâmicas ativistas, já no final da década de 1990, “a 

atuação social, a mobilização e o engajamento viraram um valor da rede, 

contrapondo aquele pensamento de felicidade eterna da web comercial”. 

 
O que faz estar na ordem do dia a discussão sobre o embate do 
poder da TV com o poder do Youtube. Ou então o debate sobre o 
poder dos jornais e o poder dos blogs. A lista poderia se alongar 
inutilmente, pois o que está se discutindo é o poder das mídias 
irradiadas de massa em relação às mídias distribuídas de multidão. 
Hoje cada vez mais se explora e se esgarça o confronto entre os 
veículos da informação massiva e as interfaces da comunicação 
coletiva (MALINI e ANTOUN, 2013, p. 153). 

 

Para os autores, “a mídia irradiada cada vez mais ressalta seu poder de 

atingir uma quantidade imensa de público em uma só tacada”. (MALINI e ANTOUN, 

2013, p. 190). 
 

A comunicação parece ter um papel determinante em toda 
movimentação destas lutas. Sejam os gigantescos vazamentos de 
toda informação ofi ciosa primária que escoa pelos Wikileaks e revela 
às populações o lado escuro da política de seus governos; sejam as 
intensas redes de conversação que sustentam as populações 
reunidas nas ruas ou nas praças; sejam os ataques espetaculares à 
atenção do público global impetrados pelos hackers do coletivo 
Anonymous, rompendo a pauta diária de mentiras e fofocas feitas 
pelas corporações irradiadoras de notícias; em todas estas 
instâncias, a comunicação deixou de ser um mero condutor de 
informação que alimenta a decisão consciente de um eu individual. 
Nestas vastas redes entrelaçadas de interfaces comunicacionais, 
distribuídas indiferentemente em salas, mesas ou mãos, os afetos e 
interesses circulam modulando as intensidades capazes de orientar 
os movimentos e sustentar a coesão de uma multidão em face das 
normas e ditames imperiais (MALINI e ANTOUN, 2013, p. 190). 

 
 



79 

 

3.1.2. Ciberfeminismo 
 

O termo Ciberfeminismo foi designado para referenciar parte do movimento 

feminista que se compromete com as causas das mulheres no ciberespaço. O 

Ciberfeminismo defende que o espaço da mulher deve ser também entendido no 

contexto das novas tecnologias, mais especificamente o da Internet.  

Segundo Marina Lemos (2009, p. 7), o “Ciberfeminismo teve origem em 

inúmeras redes eletrônicas, anteriores à World Wide Web, como as BBS e Intranets 

universitárias da Austrália e Alemanha”. Outro fator responsável pela sua origem 

seria a publicação do Manifesto Ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista 

no final do século XX em 1984, escrito por Donna Haraway, no qual propõe um 

“rompimento com o marxismo, o feminismo radical e outros movimentos sociais que 

fracassaram ao operar com as categorias como classe, raça e gênero”.  

Um dos problemas enfrentados pelo Ciberfeminismo seria a dificuldade em se 

alinhar radicalmente às teorias de Haraway (1984), na tentativa de um rompimento 

com o movimento feminista anterior, o que acabaria por “obliterar sua relação com o 

passado político do movimento e sua relação com os diferentes contextos culturais 

femininos”. (LEMOS, 2009, p. 8) 

 
Enquanto os movimentos feministas dos anos de 1960 e 1970 se 
multiplicaram pelo resultado de sucessivas cisões internas, 
resultando em grupos que buscavam ações identitárias afins, 
diferentes grupos ciberfeministas utilizaram a Internet para se 
reunirem, trocarem experiências e discutirem as relações entre 
gênero e tecnologia. (LEMOS, 2009, p. 9) 

 

Muitos grupos ciberfeministas lançam mão das novas tecnologias de 

comunicação para também construírem novos discursos sobre as questões de 

gênero, incluindo produções audiovisuais e experiências artísticas, de cunho ativista, 

na Internet. 

Marina Lemos (2009, p. 37) afirma que o Ciberfeminismo, entendido como 

uma prática pós-feminista,15 foi um “complexo território tecnológico, e também 

político, no qual seus instrumentos (o vídeo, a Internet e demais tecnologias de 

comunicação) estão no centro da questão sobre a causa das desigualdades das 

estruturas de gênero”. 

15 Pós-feminista no sentido de se dar após os movimentos da década de 1960 e 1970. 
                                                 



80 

 

O Ciberfeminismo, que tem seu maior período de atuação na década 
de 1990 e início dos anos 2000, pretendeu questionar as relações 
das mulheres com a tecnologia e as estruturas de gênero na cultura 
eletrônica do mesmo modo que os feminismos da década de 1960 
buscavam questionar as estruturas de gênero em outras estruturas 
mais básicas. No caso do Ciberfeminismo oponto de partida 
questionado são as tecnologias de informação, seu mercado de 
trabalho, ambos controlados pela ordem patriarcal. (LEMOS, 2009, p. 
36) 

 

 

3.2. Redes de resistência 
 

“Os movimentos sociais em rede são como arautos da mudança social no 

século XXI”, defende Castells (2013, p. 21). Segundo o autor, “em nossa sociedade, 

o espaço público dos movimentos sociais é construído como um espaço híbrido 

entre as redes sociais da Internet e o espaço urbano ocupado” (2013, p. 16). 

Segundo o autor, ao se conectar os dois espaços, é possível constituir, no âmbito 

tecnológico e cultural, “comunidades instantâneas de prática transformadora”. 

Moraes (2003, p. 210) defende que uma das formas de alcançar a 

“mundialização das lutas sociais” ocorre por meio da “expansão de redes que 

entrosem visões de mundo afins e deem ressonância a campanhas em prol da 

democratização da esfera pública”. 

 
As frentes de ação compartilhadas promovem o diálogo, a 
cooperação descentralizada e uma sociabilidade política baseada em 
aspirações convergentes. Rede torna-se assim um conceito 
propositivo, na medida em que dilui a hierarquização do poder entre 
os participantes e institui relações mais horizontalizadas, abertas ao 
pluralismo cultural. As conexões que se vão tecendo podem 
aperfeiçoar táticas de denúncia, resistência, pressão e insurgência 
contra o statuo quo (MORAES, 2003, p. 210). 

 

Sobre a comunicação dos movimentos e a questão que diz respeito a sua 

autonomia, Castells (2013, p. 16) afirma que “esse novo espaço público, o espaço 

em rede, situado entre os espaços digital e urbano, é um espaço de comunicação 

autônoma”. Tal autonomia é vista como “a essência dos movimentos sociais”, pois 

permite que o mesmo se forme e se relacione com a sociedade, “para além do 

controle dos detentores do poder sobre o poder da comunicação”. 



81 

 

Segundo Moraes (2008, p. 47), “a cobertura de eventos sociais por meio da 

Internet acentuou-se a partir de 2000, sob a influência das mobilizações 

antiglobalização”. Para o autor, a Internet se colocaria à frente dos demais meios 

midiáticos por sua versatilidade, instantaneidade, interatividade, velocidade e 

abrangência. Tecnicamente, a comunicação virtual tem relação direta com a 

possibilidade de edição e escolha daquilo que se quer consumir, podendo alimentar 

o conteúdo disponível. 

Esse modelo de veículo permite que profissionais de comunicação, utilizando-

se de ferramentas apropriadas, trabalhem com uma metodologia colaborativa, no 

intuito de agregar seu conhecimento à elaboração dos mais variados conteúdos da 

informação. Utilizando-se desses meios, as comunidades ativistas buscam alinhar 

suas ideias e estratégias por meio de processos de mobilizações promovidas por 

mecanismos convocatórios que permitem suas organizações mesmo à distância. 

Fazendo uso das redes sociais telemáticas, a Internet tem se apresentado 

como lugar de articulação dos movimentos sociais nos mais diversos países. Como 

ferramentas de mobilização e organização, as redes sociais telemáticas como o 

Facebook e Twitter são vistas como eficientes meios de comunicação, com 

características de uma organização horizontal e descentralizada. 

 
As redes da vida social confundiram-se com as redes de luta 
biopolítica no ciberespaço, levado pela reunião de diferentes formas 
de defesa e resistência, constituindo os novos movimentos das 
guerras em rede. (...) Através desta mistura, reacendeu-se o estopim 
das oportunidades de mudança dos anos 60 que envolvem tanto o 
sentido da democracia e da política na sociedade pós-moderna, 
quanto o da luta de classes no mundo globalizado (MALINI e 
ANTOUN, 2013, ps. 55 e 56). 

 

Malini e Antoun (2013, p. 57) defendem que “a participação e o 

compartilhamento são fundamentais para a construção de uma sociedade mais ativa 

e democrática”. Para os autores esta realidade estaria na “contramão da noção de 

glocalidade que marca a submissão dos lugares aos ditames do poder global das 

redes de regulação”. 

As questões que giram em torno da ação coletiva e do bem público envolvem 

os meios de comunicação na medida em que eles transformam os modos como 

aspessoas cooperam, sobretudo se eles transformam as maneiras como elas veem 

a si mesmas e como os outros as veem.  



82 

 

Malini e Antoun (2013) defendem que a parceria está presente na base tanto 

do funcionamento técnico da Internet como rede, quanto no funcionamento dos 

serviços de comunicação nela construídos. 

 
A multidão de usuários formada na Internet reinventou o poder de 
parceria, seja gerando as teias de blogs capazes de quebrar a 
invisibilidade do usuário comum nos motores de pesquisa e gerar um 
circuito cooperativo; seja inventando os programas que restabelecem 
a horizontalidade dos parceiros repartindo recursos de banda e 
processamento para partilhar informações (MINAR e HEDLUND, 
2001 apud MALINI e ANTOUN, 2013, p. 89). 

 

As mulheres ativistas perceberam na Internet uma possibilidade paratornar 

visíveis suas causas, lançar protestos e provocar o desejo de engajamento social 

nas demais mulheres.As ações on-line utilizam a Internet como um meio alternativo 

de transmissão de informações, fazendo uso de blogs, listas de e-mails, fóruns de 

discussão e comunidades de relacionamento. 

As ferramentas como os fóruns virtuais, por exemplo, trazem a oportunidade 

de repensar as estruturas hierárquicas de fala conduzidas na sociedade off-line. Isto 

significa dizer que, no ambiente virtual, é possível que as vozes femininas antes 

oprimidas possam “soar” na mesma altura que as vozes masculinas.  

Por se apresentar como um meio a mais de comunicação no qual se pode 

prescindir, omitir, ou dissimular características como idade, estado civil e gênero 

para mostrar suas ideias, as redes sociais digitais têm trazido avanços significativos 

para o movimento feminista do século XXI. 

Malini e Antoun (2013, p. 222) postulam que “o poder de comunicação, no 

interior das redes, se revela como um trabalho permanente de cultivo de 

conversações, respostas e controvérsias on-line”. Eles defendem que a eficiência 

dos protestos de rua depende cada vez mais de envolver aqueles que atuam com 

estes dispositivos. “Não é à toa que uma das transformações mais relevantes no 

mundo da web será a emergência dos ‘blogueiros de rua16’, que realizam 

transmissão ao vivo (streaming) dos acontecimentos sociais, veiculando-os para os 

amigos e parceiros”. 

 

16Segundo Malini e Antoun (2013), o blogueiro de rua é aquele que produz conteúdo ao vivo, para 
coordenar um movimento. Sua atividade militante contínua de ver e difundir fatos em multicanais, 
sempre conectados “das ruas à Internet”, faz com que as lutas locais tenham visibilidade mundial. 

                                                 



83 

 

3.3. A Marcha Mundial das Mulheres nas redes 
 

Segundo pesquisa realizada pelo Ibope Media, no segundo trimestre de 2013, 

mais de 105 milhões de brasileiros estavam conectados à Internet17. Ainda de 

acordo com a pesquisa, no período de dois anos, o número de internautas com 

acesso em casa passou de 57,9 milhões em 2011 para 76,6 milhões em 2013, um 

aumento de 32%.  

A utilização das ferramentas de rede para os movimentos sociais 

contemporâneos torna-se cada vez mais indispensável. Para um melhor 

entendimento da utilização desses meios pela Marcha Mundial das Mulheres, serão 

exibidas a seguir algumas dessas ferramentas de relacionamento e visibilidade de 

suas ações nas ruas, e suas performances nos últimos anos. 

 

 

3.3.1. Lista de E-mails 
 

 
Figura 23 – Lista de E-mails 

 
Fonte: MMM, 2014 

 

17O estudo abrange pessoas com acesso à web em qualquer ambiente (domicílios, trabalho, 
lanhouses, escolas, locais públicos e outras localidades). 
 

                                                 



84 

 

Por meio das listas de e-mails as militantes da Marcha Mundial das Mulheres 

conseguem divulgar diversas ações e pautas sobre as questões feministas e 

também outros assuntos de interesse público. 

Os endereços eletrônicos são captados de forma espontânea, por meio de 

inscrição no Blog da Marcha, e por outras ações organizadas pelo Coletivo. 

O envio de conteúdo não tem uma periodicidade padrão, variando conforme o 

surgimento de novas pautas e organizações de protestos. 

 
 

3.3.2. Blogs 
 

O termoweblog, segundo Malini e Antoun (2013, p. 117)foi cunhado pelo 

norte-americano JornBarger para se referir ao seu jornal on-lineRobotWisdom. O 

termo é um acrônico derivado das palavras em inglêsweb e log (diário ou bloco de 

anotações). Ele expressa um site que “hiperliga páginas interessantes encontradas 

na Internet”. Blogseria“uma coleção de links com comentários breves”.  

O blog surge como um dispositivo de reunião e seleção de links que se 

direcionam a sites com importantes conteúdos ainda pouco vistos pelos usuários da 

Internet. “Reunião, seleção e distribuição de links são os primeiros valores que 

compõem uma axiologia da blogosfera” (MALINI e ANTOUN, 2013, p. 117). 

Em 2008, as jovens da Marcha Mundial das Mulheres criaram o “Blog da 

ofensiva contra a mercantilização do corpo e da vida das mulheres”. As 

organizadoras perceberam que era preciso uma forma mais ágil para comunicar, 

articular e divulgar as ações e atividades do movimento. 

Mais do que ser um espaço para divulgação das ações, ele passa a ser 

também espaço em que as militantes que participam do cotidiano da MMM nos 

estados expressem a sua visão de feminismo por meio de postagens. 

Com a presença na Internet, muitos coletivos da Marcha Mundial das 

Mulheres, em diversos estados brasileiros, criaram seus blogs, páginas e grupos no 

Facebook, Twitter, YouTube, entre outros. 

 

  



85 

 

Figura 24 - Blog da Marcha Mundial das Mulheres 

 
Fonte: MMM, 2014 

 

 



86 

 

3.3.3. Facebook 
 

O Facebook configurou-se em um espaço de encontros e disseminação de 

ideias muito importante neste século. Segundo dados divulgados pelo próprio 

Facebook, em 22 de agosto de 201418, 89 milhões de brasileiros são usuários desta 

plataforma. Deste montante, 59 milhões de internautas acessam a rede social 

diariamente.  

 
Figura 25 - Post no Facebook sobre a legalização do aborto 

 

Fonte: MMM, 2014. 

 

Em 2 de fevereiro de 2015, a página oficial da Marcha Mundial das Mulheres 

no Facebook contava com 18.359 likes19. A cada assunto postado na página, as 

pessoas têm a oportunidade de comentar, criticar, compartilhar ou simplesmente 

“curtir” o conteúdo. 

18 Dados referentes ao segundo trimestre de 2014. 
19 O número de “curtidas” ou “likes” nas redes sociais telemáticas significa o número de pessoas que 
simpatizam com o conteúdo publicado na página. 

                                                 



87 

 

Figura 26 - Fanpage no Facebook 

 

Fonte: MMM, 2014. 



88 

 

3.3.4. Twitter 
 

Malini e Antoun (2013, p. 225) afirmam que “a produção social das 

mobilizações políticas no Twitter é capaz de gerar quatro grandes grupos de tweets: 

os informativos, os opinativos, os testemunhais e os convocatórios”.  
 

• Os informativos contêm algum tipo de informação sobre o que está ocorrendo 
em tempo real nas manifestações (como alarmes e denúncias) ou levam às 
notícias publicadas sobre os fatosligados às mobilizações. São criados como 
forma de noticiar oque ocorre ou vai ocorrer nas manifestações. São muito 
usadospara divulgar os acontecimentos ou para os ativistas coordenaremas 
ações coletivas. 

• Os opinativos veiculam opiniões dos perfis participantesou dos sensibilizados 
com o acontecimento. Embora os tweetsopinativos descrevam o que a 
pessoa quer dizer sobre o protesto,eles são muito importantes para incentivar 
os outros usuários apublicar o que sentem, produzindo assim novos tweets. 

• Os testemunhais são mensagens criadas por participantesque publicam nas 
redes sociais as experiências dentro da atividadepolítica. São presenciais, 
“tweetsde rua”. 

• Por último, os convocatórios (ou apelativos), criados porpessoas que 
convidam as outras para participarem ou ajudaremna luta (MALINI e 
ANTOUN, 2013, p. 225). 

 

A página da Marcha Mundial das Mulheres noTwitter é um espaço aberto à 

toda sociedade e permite às mulheres, militantes ou não, contribuírem com conteúdo 

informativo e interagir diretamente com os mais diversificados públicos das redes 

sociais. 
Figura 27 – Página do Twitter 

 

Fonte: MMM, 2014. 



89 

 

3.3.5. Youtube 
 

O canal da Marcha Mundial das Mulheres noYoutube explora um ambiente 

cada vez mais acessado pelos internautas, com a opção de postagens de material 

audiovisual e espaço para comentários e compartilhamentos dos vídeos postados 

nas demais redes sociais. São exibidos vídeos das Marchas, reuniões e encontros 

das militantes, filmes e documentários, produzidos ou não pelo coletivo. 

No dia 25 de fevereiro de 2014, a MMM lançou pela Internet, com exibições 

em vários pontos do Brasil, o vídeo “Feminismo em Marcha”, feito a partir do 9.º Encontro 

Internacional da Marcha Mundial das Mulheres. O vídeo foi produzido pela Sempreviva 

Organização Feminista (SOF), em conjunto com integrantes do coletivo de comunicadoras 

da MMM, que surgiu durante a cobertura do Encontro. 
 

 

A partir das 14 horas, o vídeo Feminismo em Marcha estará 
disponível na Internet, no canal do Youtube da Marcha!À noite, por 
volta das 19 horas (dependendo do horário que for melhor para cada 
cidade), haverá exibições coletivas do vídeo nos diversos estados 
em que a Marcha Mundial das Mulheres está presente! Convidamos 
a todas e a todos para assistirem e confraternizarem junto com a 
gente!(Texto exibido nas redes sociais para divulgação do 
lançamento do filme). 

 

 

Figura 28 – Youtube 

 

Fonte: MMM, 2014 



90 

 

3.3.6. Rádio Web 
 

A Marcha Mundial das Mulheres também possui como ferramenta uma Rádio 

Web. O programa apresentado pelas comunicadoras da MMM apresenta os eventos 

e pautas de lutas políticas, como o plebiscito popular e o enfrentamento contra a 

violência contra as mulheres, entre outros. 

 
Está no ar o Programa de rádio piloto daMarcha Mundial das Mulheres, 
produzido pelo Coletivo de Comunicadoras!#8feminista. 
Falamos sobre: Dia Internacional de Luta das Mulheres, 8 de março; a luta 
para transformar o sistema político por meio de um plebiscito popular; 
enfrentamento à violência contra as mulheres e à prostituição; e 
agroecologia. Escute, baixe, compartilhe! 

 

 

 
Figura 29 - Rádio Web MMM

 
Fonte: MMM, 2014 

 

 

 

https://www.facebook.com/marchamundialdasmulheresbrasil
https://www.facebook.com/hashtag/8feminista


91 

 

3.4. Entre redes e ruas 
 

Estaremos nas ruas hoje! É hora de irmos para as ruas, mostrar que a 
reforma política que queremos não será completa se não for feminista. É 
preciso uma reforma política que avance no processo de 
despatriarcalização do Estado em nosso país, aumentando a participação 
de mulheres na política, garantindo o Estado laico e mexendo nas 
estruturas patriarcais que balizam o Estado. Em um cenário em que nos 
parece cada vez mais difícil falar nos direitos das mulheres, como a questão 
do aborto, estamos com a faca e o queijo na mão para realizar as mudanças 
necessárias rumo a um país mais justo para nós. 

 
A Marcha Mundial das Mulheres utiliza o espaço de divulgação das redes 

sociais telemáticas para movimentar as ativistas em eventos diversos.  
 

 

Figura 30 - Post convocando para ação nas ruas 

 

Fonte:MMM, 2014 

 
Além das marchas e encontros nacionais e internacionais, existe também a 

organização de eventos presenciais, transmitidos em tempo real pelas ferramentas 

de rede. 

 
 



92 

 

3.4.1. #ButecoDasMina 
 

Uma vez por semana as militantes da Marcha Mundial das Mulheres se 

encontram para conversar sobre os assuntos que são destaques na semana. O 

conteúdo dos debates é exibido na rede, por meio das twitcams20.  

O Butecodas Mina foiinauguradoem abril de 2012 e geralmente conta com a 

participação especial de alguma convidada para enriquecer o debate. A participação 

das ativistas on-line, comentando ao vivo, é o objetivo principal desta ação. Segundo 

as militantes, a proposta não é dar “palestra na webcam”, e sim conversar sobre os 

temas relevantes de forma instrutiva. 

 
Figura 31 - Banner de divulgação do Butecodas Mina 

 
Fonte: MMM, 2014 

20 Transmissões de vídeo pelo Twitter. 
                                                 



93 

 

As notícias da semana que são transmitidas nas mídias de massa são 

discutidas na mesa e também são apresentadas dicas culturais e de passeios. 

Sugestões de pauta, comentários e perguntas são aceitas por meio da 

participação nas redes sociais pelo perfil @marchamulheres ou com a tag 

#butecodasmina. A duração dos debates é de 40 minutos. 

 

 

3.4.2. Outros eventos 
 

Por ocasião da 4.ª Ação Internacional da Marcha Mundial das Mulheres, que 

acontecerá em 2015, a “Fuzarca Feminista” organizou a “Clandestinas – A Festa!”, 

classificada como “uma balada colaborativa”. 

Segue abaixo o texto compartilhado nas redes sociais: 

 
A MMM é um movimento social que consegue reunir mulheres de 
todos os cantos (trabalhadoras do campo, das cidades, mulheres 
quilombolas, universitárias, negras, lésbicas, bissexuais, jovens, 
"adultas" e tantas outras) em torno da luta concreta, cotidiana e 
popular contra a opressão das mulheres e por um outro mundo 
possível. 
Para organizar nossa luta, a gente tem que partir da construção 
coletiva e solidária, que passa de um modo mais amplo por 
compartilhar com outros movimentos sociais as agendas que nos 
unem e construir a luta coletivamente a partir daí, mas que passa 
também, em um nível mais concreto, pela necessidade de criar 
coletivamente estratégias pra financiar nossa luta. Afinal, apesar de 
querermos mudá-lo, a gente AINDA vive nesse mundo e nesse 
sistema econômico onde transporte, alimentação, papel, tinta, tecido, 
cadeira e etc. custam dinheiro... 
É com esse propósito de criar estratégias coletivas pra financiar 
nossa luta que vamos organizar esse sábado, no centro de São 
Paulo, uma festa: CLANDESTINAS - A FESTA. 
Então além de se divertir, encontrar @s amig@s, dançar e celebrar a 
felicidade como um ato de resistência a esse modo de viver que nos 
endurece e nos isola, você ainda vai poder contribuir com a 
organização da 4.ª Ação Internacional da Marcha Mundial de 
Mulheres, que acontece em 2015. 
Cola lá, gente!! 
E confirma sua presença aqui, ó: 
https://www.facebook.com/events/1492416654353462/. (MMM, 2014) 

 
 



94 

 

Figura 32 - Divulgação do Rolê Colaborativo para 4ª. Ação da MMM

 
Fonte: MMM, 2014 

 

Evidencia-se o crescente número de protestos de cunho socioeconômico à 

proporção que as causas passam pelo processo de globalização. A proposta 

colaborativa aponta o empenho voluntário e militante de apuração, redação, edição 

e atualização de páginas, organização de bases de dados e montagem e 

manutenção de redes. 

Moraes adverte, no entanto, que é preciso avaliar as perspectivas e afastar-se 

de possíveis ilusões. Ele afirma que “precisamos considerar que a expansão 

tecnológica não suprime e até pode repor divisórias entre conectados e 

desconectados provocadas por desiguais condições de acesso e usufruto” (2008, p. 

55). 



95 

 

A universalização dos acessos depende, entre outras coisas, de 
políticas socioeconômicas inclusivas, do desenvolvimento de 
infraestruturas de rede, do barateamento de custos teleinformáticos e 
de formação educacional condizente. É essencial combater a 
infoexclusão de populações de baixa renda e clamar por políticas 
públicas que intensifiquem os usos sociais, culturais, educativos e 
políticos das tecnologias (MORAES, 2008, p. 56). 

 

Ainda que imerso num contexto de acessibilidade sem precedentes, a 

comunicação e suas ferramentas são inerentes ao ambiente socioeconômico do 

indivíduo e, nesse sentido, observa-se que a participação efetiva do estado, como 

ente promotor de políticas sociais inclusivas, é fundamental para a disseminação 

cultural e popular do acesso à informação, em sua versão mais franca e imparcial de 

apresentação, com o objetivo de promover a capacidade do corpo social, por meio 

da comunidade, reescrever sua história e cultura. 

Moraes (2008, p. 61) acredita que a comunicação alternativa em rede, de 

caráter contra-hegemônico, “tende a inserir-se, gradativamente, no rol de iniciativas 

que visam construir uma cultura de solidariedade social baseada numa ética de 

reciprocidades entre os sujeitos comunicantes”. 
 

A práxis virtual pauta-se por especificidades que a distinguem 
claramente dos meios convencionais, mas há uma relação de 
complementaridade com o real. (...) Trata-se de agregar aos meios 
tradicionais de difusão contra-hegemônica os espaços, recursos e 
ferramentas virtuais. Em síntese, aproveitar esse somatório de 
possibilidades de veiculação alternativas na longa e árdua ação 
política transformadora (MORAES, 2008, ps. 61 e 62). 

 

Moraes (2008, p. 60) ressalta que “não se trata de conceber a Internet como 

“eldorado digital” ou como meio capaz de suplantar o poderio midiático. É uma frente 

a mais a explorar na intrincada arena político-ideológica da comunicação”. 

  



96 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Como observado, a comunicação assumiu uma centralidade no mundo 

contemporâneo. Seja no sentido de produção, reprodução e expansão do 

capitalismo, seja na contestação, rebeldia e insurgência, os meios de comunicação 

aparecem como constituintes fundamentais da sociedade a determinar 

transformações no mundo. 

Tendo conhecimento da conexão existente entre comunicação e comunidade, 

que seria a comunhão, o compartilhamento de ideias em comum, observa-se que 

esta relação se torna essencial aos movimentos sociais, principalmente pelo seu 

caráter de engajamento e mobilização de indivíduos em busca de soluções que 

sejam favoráveis ao coletivo. 

É comum identificar em movimentos e manifestos sociais o uso dos mais 

diversos meios de comunicação para as mais distintas funções, sejam elas 

chamamento, esclarecimento, organização, entre outros. Com o crescimento do uso 

das novas tecnologias de comunicação, com amplo acesso à rede, nos mais 

variados aparatos, que vão de computadores aos dispositivos móveis, sua 

participação tem atraído cada vez mais militantes, tornando-se essenciais aos novos 

movimentos sociais. 

Em recente manifesto de repúdio à violência, vinculada a razões de 

fundamentalismo religioso, ocorrida em 7 de janeiro de 2015, na cidade de Paris, 

enquanto se desenvolvia esta conclusão, foi possível observar a forma de 

articulação da sociedade por meio das redes e seu momento de maior impacto em 

que as pessoas passam a ocupar ruas e praças públicas, em inúmeros países, para 

contestar o ocorrido. 

Seguindo a proposta inicial desta pesquisa, de analisar como acontece esta 

articulação entre ruas e redes para a visibilidade midiática dos movimentos sociais, 

por meio de análise sobre a ação da Marcha Mundial das Mulheres, conclui-se sobre 

o importante papel de sustentação e inter-relação destes espaços na missão de 

tornar suas causas visíveis para a sociedade, tornando-as assuntos relevantes e de 

necessária discussão. 

Uma questão apresentada nesta pesquisa é que, mesmo com o amplo 

alcance da comunicação em rede, não se pode negligenciar a importância do 



97 

 

vínculo para que a comunicação de fato aconteça. Mesmo sendo uma comunicação 

conhecida como “a distância”, o sentimento de vínculo é necessário para que haja 

envolvimento com a causa, com o movimento em si. 

Apesar de apresentar benefícios como redução do espaço, facilidades na 

transmissão e conservação das mensagens, o distanciamento físico entre os 

membros de um coletivo pode não conseguir o envolvimento necessário dos 

participantes, gerando o que muitos chamam de “ativismo de sofá”. 

A importância da proximidade evidencia a necessidade da comunicação 

elementar humana, aqui estudada como comunicação primária (PROSS, 1972). A 

comunicação terciária, aqui exemplificada como as das redes telemáticas, por vezes 

amplia a visibilidade e extensão da comunicação, embora não seja suficientemente 

capaz de ampliar e fortalecer as relações sociais mais próximas. A crítica feita às 

mídias terciárias sobre o enfraquecimento dos laços entre familiares e amigos 

defende a perda de espaço do convívio, do diálogo, para a diversão eletrônica, 

mediada por aparelhos, criadores de distância e carências, devido à falta de 

vínculos, evidencia a necessidade já apontada por Romano (1993) por uma ecologia 

da comunicação. 

Considerada uma das principais formas de comunicação utilizadas para 

mobilização e engajamento social, as mídias radicais atuam neste cenário como 

provocadoras de discussões que muitas vezes são ignoradas pela mídia 

convencional. Seu caráter alternativo e irreverente tem a função de dar cobertura e 

visibilidade às manifestações realizadas. São radicais porque precisam chamar o 

máximo de atenção possível com um orçamento normalmente reduzido frente ao 

poderio da grande mídia de massa tradicional. 

Em resposta à hipótese inicial, de que a MMM se apropria dos meios de 

comunicação, sejam elas de caráter primário, secundário ou terciário (segundo a 

teoria da mídia de Harry Pross) em busca de maior visibilidade, mobilização e 

engajamento para a discussão de suas pautas, construindo assim experiências de 

mídia radical (segundo Downing) no trilho de uma ecologia da comunicação (de 

acordo com Vicente Romano), a pesquisa apresenta ao longo de seus capítulos a 

relação de complementaridade entre redes e ruas, presentes na comunicação do 

coletivo Marcha Mundial das Mulheres. 

A comunicação primária, que prima pela proximidade, pelo contato pessoal, 

essencial para a motivação e encorajamento, está presente nas marchas, 



98 

 

caminhadas, encontros e cursos de formação, ocupando os espaços públicos, 

chamando a atenção da sociedade para as causas defendidas. 

A comunicação secundária pode ser vista nas diversas mídias radicais 

expostas na pesquisa, como cartas, cartazes da operação “Lambe-lambe”, 

instrumentos musicais confeccionados pelas mulheres para a Batucada Feminista, a 

“Colcha da Solidariedade”, também produzida por elas e depois exposta em museus 

e eventos do coletivo, entre outros. 

A comunicação terciária, por meio das redes, vista como essencial para maior 

alcance e continuidade na comunicação com os militantes e simpatizantes, é 

amplamente utilizada, em especial os novos espaços das chamadas redes sociais. 

Seu caráter radical contra-hegemônico possibilita a veiculação e discussão das mais 

diversas pautas. 

A discussão sobre o modo como a MMM se apropria das mídias no intuito de 

promover o processo de mobilização, participação e compartilhamento de 

informações e como esses meios se integram e se transformam quando 

empregados pelo movimento foi delineada no decorrer dos capítulos, com a 

apresentação de imagens e histórico das ações realizadas pelo movimento nos 

últimos 14 anos. 

Conclui-se que o ciberespaço proporciona facilidades na troca e 

compartilhamento de dados e na rápida transmissão de informações. No entanto, 

para engajar e aproximar as pessoas é preciso convívio, afeto e corpo presente. Por 

isso a importância de rua e rede. E também por isso a importância do equilíbrio na 

escolha das mídias, não deixando a comunicação primária esquecida. 

A rede, por meio de suas ferramentas de relacionamento e constante troca de 

conteúdo, proporciona visibilidade e interesse pelo engajamento e participação no 

movimento. A rua, com todo seu potencial de comunicação primária, tende a 

fortalecer os vínculos sociais criados. Somente a presença, a proximidade, a troca 

de experiências, conseguirão engajar os ativistas de fato.  

  



99 

 

REFERÊNCIAS 
 

ADOVASIO, J. M; SOFFER, Olga; PAGE, Jake. Sexo invisível. São Paulo: Editora 

Record, 2009. 

BAITELLO JR., Norval. A era da Iconofagia. São Paulo: Hacker Editores, 2005. 

_____. A serpente, a maçã e o holograma. São Paulo: Editora Paulus, 2010. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. São Paulo: Difusão Europeia do Livro, 

1961. 

CAPES. Banco de Teses da CAPES. Disponível em: 

http://bancodeteses.capes.gov.br/. Acesso em: 08 jan. 2015. 

CARTA CAPITAL. Escritório Feminista: O que as feministas defendem? Disponível 

em: http://www.cartacapital.com.br/blogs/escritorio-feminista/o-que-as-feministas-

defendem-3986.html. Acesso em: 27 nov. 2014. 

CASTELLS, Manuel. A Sociedade em Rede. São Paulo: Editora Paz e Terra, 1999.  

_____. A Galáxia da Internet. São Paulo: Jorge Zahar Editor Ltda., 2003. 

_____. Redes de indignação e esperança. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. 

CONTRERA, Malena Segura. Publicidade e Mito. In: CONTRERA, Malena Segura; 

HATTORI, Osvaldo Takooki. Publicidade e Cia. Editora Thompsom, 2003. 

CYRULNIK, Boris. Os alimentos do afeto. São Paulo: Editora Ática, 1995. 

DELPHY, Christine. Patriarcado. In. HIRATA, Helena (Org.). Dicionário Crítico do 
Feminismo. São Paulo: Editora UNESP, 2009 

DEVREUX, Anne-Marie. Família. In. HIRATA, Helena (Org.). Dicionário Crítico do 
Feminismo. São Paulo: Editora UNESP, 2009 

DOWNING, John D. H. Mídia radical: rebeldia nas comunicações e movimentos 

sociais.São Paulo: Senac, 2004. 



100 

 

EISLER, Riane.O cálice e a espada – Nossa história, nosso futuro. Rio de Janeiro: 

Imago editora, 2007. 

FACEBOOK. Rolê Colaborativo. Disponível em: 

https://www.facebook.com/events/1492416654353462/. Acesso em: 25 nov. 2014. 

FACEBOOK. Fuzarca Feminista. Disponível em: 

http://facebook.com.br/fuzarcafeminista/. Acesso em: 25 nov. 2014. 

BLOGUEIRAS FEMINISTAS. Marcha das Margaridas. Disponível em: 

blogueirasfeministas.com/2011/08/marcha-das-margaridas-2011/. Acesso em: 22 

nov. 2014. 

EXAME INFO. Ibope aponta que acesso à internet cresce 3% no 2º trimestre. 
Disponível em: http://info.abril.com.br/noticias/tecnologia-pessoal/2013/10/ibope-

aponta-que-acesso-a-internet-cresce-3-no-2-trimestre.shtml. Acesso em 31 jan. 

2015. 

FOUGEYROLLAS-SCHWEBEL, Dominique. Movimentos Feministas. In. HIRATA, 

Helena (Org.). Dicionário Crítico do Feminismo. São Paulo: Editora UNESP, 2009. 

GALILEU. Matriarcado. História ou mito? Disponível em: 

http://revistagalileu.globo.com/EditoraGlobo/componentes/article/edg_article_print/1,

3916,938505-1719-1,00.html/. Acesso em: 21 nov. 2014. 

GELEDÉS. Instituto da mulher negra. Disponível em: 

http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-atuacao/questoes-de-genero/265-generos-em-

noticias/3576-lancamento-da-3o-acao-internacional-da-marcha-mundial-das-

mulheres/. Acesso em: 3 jan. 2015 

GÊNESIS. A Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2004.  

HIRATA, Helena (Org.). Dicionário Crítico do Feminismo. São Paulo: Editora 

UNESP, 2009. 

HOUAISS. Grande Dicionário Houaiss da língua portuguesa. Disponível em: 

http://houaiss.uol.com.br/. Acesso em 8 set. 2014. 

http://info.abril.com.br/noticias/tecnologia-pessoal/2013/10/ibope-aponta-que-acesso-a-internet-cresce-3-no-2-trimestre.shtml
http://info.abril.com.br/noticias/tecnologia-pessoal/2013/10/ibope-aponta-que-acesso-a-internet-cresce-3-no-2-trimestre.shtml


101 

 

JOHNSON, Allan G. Dicionário de sociologia: guia prático da linguagem 

sociológica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997. 

LEMOS, Marina. Ciberfeminismo: novos discursos do feminino em redes 

eletrônicas. Mestrado em Comunicação e Semiótica. Pontifícia Universidade Católica 

de São Paulo, 2009. 

MACHADO, Arlindo. Prefácio. In: DOWNING, John. Mídia Radical: rebeldia nas 

comunicações e movimentos sociais.São Paulo: Senac, 2004. 

MARCHA DAS VADIAS. Marcha das Vadias Distrito Federal. Disponível em: 

http://marchadasvadiasdf.wordpress.com/sobre/. Acesso em: 23 nov. 2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES. Batucada Feminista. Disponível em: 

https://marchamulheres.wordpress.com/batucada-feminista/. Acesso em: 4 fev. 2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES. Butecodas Mina. Disponível em: 

https://marchamulheres.wordpress.com/buteco-das-mina/. Acesso em: 5 fev. 2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES.  Coletivo de Comunicadoras. Disponível 

em: https://marchamulheres.wordpress.com/coletivo-de-comunicadoras-da-mmm/. 

Acesso em: 5 fev. 2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES. MMM: trajetórias de luta e de vida. 

Disponível em: http://marchamulheres.wordpress.com/2013/05/21/marcha-mundial-

das-mulheres-trajetorias-de-luta-e-de-vida/. Acesso em: 12 dez. 2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES. MMM nas redes. Disponível em: 

https://marchamulheres.wordpress.com/mmm/na-rede/. Acesso em: 2 fev. 2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES.  MMM nas ruas. Disponível em: 

https://marchamulheres.wordpress.com/mmm/nas-ruas/. Acesso em: 2 fev. 2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES. Mulheres do ABC em Marcha para mudar 
o mundo e a vida das mulheres. Disponível em: 

https://marchamulheres.wordpress.com/2014/12/10/mulheres-do-abc-em-marcha-

para-mudar-o-mundo-e-a-vida-das-mulheres/. Acesso em: 12 dez. 2014. 



102 

 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES. Operação Lambe-Lambe. Disponível em: 

https://marchamulheres.wordpress.com/operacao-lambe-lambe/. Acesso em: 5 fev. 

2014. 

MARCHA MUNDIAL DAS MULHERES.  O que é a Marcha Mundial das Mulheres? 

Disponível em: http://marchamulheres.wordpress.com/mmm. Acesso em: 2 fev. 

2014. 

MEIO E MENSAGEM. Facebook tem 89 milhões de usuários no Brasil. 
Disponível em: 

http://www.meioemensagem.com.br/home/midia/noticias/2014/08/22/Facebook-tem-

89-milhoes-de-usuarios-no-Brasil.html#ixzz3Qc48FQYj/. Acesso em 31 jan. 2015. 

MIKLOS, Jorge. Violência de Gênero no Brasil Contemporâneo: uma leitura a 

partir das Ciências Sociais. São Bernardo do Campo, 2011. Monografia (Ciências 

Sociais) - Faculdade de Humanidades e Direito, Universidade Metodista. 

_____.. Cultura e Desenvolvimento Local – Ética e Comunicação Comunitária. 

São Paulo: Érica, 2014. 

MISKOLCI, Richard. A teoria queer e a sociologia: o desafio de uma analítica da 

normalização. Sociologias. Porto Alegre, ano 11, v. 1, n. 29, 2009. 

MORAES, Dênis de. Comunicação alternativa em rede e difusão contra-hegemônica. 

In. COUTINHO, Eduardo Granja (org.). Comunicação e Contra-Hegemonia. Rio de 

Janeiro: Editora UFRJ, 2008. 

MONTAGU, Ashley. Tocar. O significado humano da pele. São Paulo: Summus, 

1988. 

MORENO, Tica. A Marcha Mundial das Mulheres. Entrevista concedida ao Blog da 

Mulher/Viomundo, em 22/03/2010. Disponível em: http://www.viomundo.com.br/blog-

da-mulher/marcha-mundial-das-mulheres-entenda-porque-precisamos-marchar-aos-

milhares.html/. Acesso em: 8 dez. 2014. 

http://www.meioemensagem.com.br/home/midia/noticias/2014/08/22/Facebook-tem-89-milhoes-de-usuarios-no-Brasil.html%23ixzz3Qc48FQYj
http://www.meioemensagem.com.br/home/midia/noticias/2014/08/22/Facebook-tem-89-milhoes-de-usuarios-no-Brasil.html%23ixzz3Qc48FQYj


103 

 

OAB. Ordem dos Advogados do Brasil. O caso Doca Street. Disponível em: 

http://www.oabsp.org.br/sobre-oabsp/grandes-causas/o-caso-doca-street/. Acesso 

em: 03 jan. 2015. 

PAIERO, Denise. Os símbolos vivem mais que os homens. São Paulo: 

Annablume, 2007. 

PAIVA, Raquel. Para reinterpretar a Comunicação Comunitária. Rio de Janeiro: 

Editora Mauad, 2007. 

_____.  Contra-Mídia-Hegemônica.In. COUTINHO, Eduardo Granja (org.). 

Comunicação e Contra-Hegemonia. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2008. 

PODOMATIC. RádioMarcha Mundial das Mulheres. Disponível em: 

http://marchamulheres.podomatic.com/entry/2014-03-06T09_05_57-08_00/. Acesso 

em: 12 dez. 2014. 

PORTAL TERRA. Dia da Mulher é marcado por protestos no Brasil. Disponível 

em: http://noticias.terra.com.br/brasil/cidades/dia-da-mulher-e-marcado-por-

protestos-em-todo-o-

brasil,40b88698532a4410VgnVCM20000099cceb0aRCRD.html/ Acesso em: 08 mar. 

2014. 

PROSS, Harry. Medienforschung. Darmstadt: Carl Habel, 1972. 

_____. A sociedade do protesto. São Paulo: Anna Blume, 1997. 

ROMANO, Vicente. Ecología de la comunicación. Hondarribia: ArgitaletxeHiru, 

2004. 

_____. El tiempo y el espacio en la comunicación. Hondarribia: ArgitaletxeHiru, 

1998. 

_____. Desarollo y progreso-Por una ecología de la comunicación. Barcelona: 

Teide, 1993. 

SANTOS, Milton. Por uma outra globalização. Rio de Janeiro: Record, 2000. 



104 

 

SARTI, Cynthia. Feminismo e contexto: lições do caso brasileiro. Cadernos Pagu 

(16) 2001: ps. 31-48. Recebido para publicação em setembro de 2001. 

SCHERER-WARREN, Ilse. Redes de movimentos sociais. São Paulo: Loyola, 

1996.  

SODRÉ, Muniz. O jogo contra-hegemônico do diverso. In. COUTINHO, Eduardo 

Granja (org.). Comunicação e Contra-Hegemonia. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 

2008. 

SOF - Sempreviva Organização Feminista. A SOF: Quem somos? Disponível em: 

http://www.sof.org.br/a-sof/quem-somos/. Acesso em: 06 mai. 2014. 

TELES, Maria Amélia de Almeida. Breve História do Feminismo no Brasil. São 

Paulo: Editora Brasiliense, 1993. 

TORO, José Bernardo. WERNECK, Nísia Maria Duarte. Mobilização social: um 

modo de construir a democracia e a participação. Belo Horizonte: Autêntica, 2004. 

TRAT, Josette. Movimentos Sociais. In HIRATA, Helena (Org.). Dicionário Crítico 
do Feminismo. São Paulo: Editora UNESP, 2009 

TRIVINHO, Eugênio. A dromocracia cibercultural: Lógica da vida humana na 
civilização mediática avançada.  São Paulo: Paulus, 2007. 

TWITTER. Marcha das Mulheres. Disponível em: 

https://twitter.com/marchamulheres. Acesso em: 14/12/14 

UNESCO. Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 
Cultura. Disponível em: http://www.onu.org.br/onu-no-brasil/unesco/. Acesso em: 14 

mai. 2014. 

WILLIAMS, Raymond. Marxismo e Literatura.Rio de Janeiro: Zahar, 1979. 

YOUTUBE. Mulheres em Marcha. Disponível em:  

http://www.youtube.com/user/mulheresemmarcha/.Acesso em: 12 dez. 2014. 

 

http://marchamulheres.tumblr.com/
http://marchamulheres.tumblr.com/
http://marchamulheres.tumblr.com/

	Fonte: MMM, 2014
	Uma vez por semana as militantes da Marcha Mundial das Mulheres se encontram para conversar sobre os assuntos que são destaques na semana. O conteúdo dos debates é exibido na rede, por meio das twitcams19F .
	CONTRERA, Malena Segura. Publicidade e Mito. In: CONTRERA, Malena Segura; HATTORI, Osvaldo Takooki. Publicidade e Cia. Editora Thompsom, 2003.
	MEIO E MENSAGEM. Facebook tem 89 milhões de usuários no Brasil. Disponível em: http://www.meioemensagem.com.br/home/midia/noticias/2014/08/22/Facebook-tem-89-milhoes-de-usuarios-no-Brasil.html#ixzz3Qc48FQYj/. Acesso em 31 jan. 2015.
	YOUTUBE. Mulheres em Marcha. Disponível em:  http://www.youtube.com/user/mulheresemmarcha/.Acesso em: 12 dez. 2014.

