
1 
 

 

 
 

UNIVERSIDADE PAULISTA  

Programa de Pós-graduação em Comunicação 

 

 

 

 

ACÁ NO HAY BRUJOS Y HECHICEROS:  

O IMAGINÁRIO DA UMBANDA NA MÍDIA  

NA REGIÃO DO PRATA 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-graduação em Comunicação da 

Universidade Paulista – UNIP para a 

obtenção do título de Mestre em 

Comunicação.     

 

 

 IVETE MARIA SOARES RAMIREZ RAMIREZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2019 



2 
 

 

 
 

UNIVERSIDADE PAULISTA  

Programa de Pós-graduação em Comunicação 

 

 

 

 

ACÁ NO HAY BRUJOS Y HECHICEROS:  

O IMAGINÁRIO DA UMBANDA NA MÍDIA  

NA REGIÃO DO PRATA 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-graduação em Comunicação da 

Universidade Paulista – UNIP para a 

obtenção do título de Mestre em 

Comunicação, sob a orientação do Prof. 

Dr. Maurício Ribeiro da Silva.   

 

 

IVETE MARIA SOARES RAMIREZ RAMIREZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2019 



3 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
                             
                             
                              Ficha elaborada pelo Bibliotecário Rodney Eloy CRB8-6450 

 
          
         Ramirez, Ivete Maria Soares Ramirez. . 

       Acá no hay brujos y hechiceros: o imaginário da Umbanda na mídia 
da região do Prata / Ivete Maria Soares Ramirez Ramirez. - 2019.  
      148 f. : il. + CD-ROM. 
 
      Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Comunicação da Universidade Paulista, São Paulo, 
2019.  
      Área de concentração: Comunicação e Cultura Midiática. 
      Orientador: Prof. Dr. Maurício Ribeiro da Silva. 
                                                                     
      1. Mídia. 2. Umbanda. 3. Imaginário. 4. Intolerância.  
5. Discriminação religiosa.  I. Silva, Maurício Ribeiro da (orientador).  
II. Título. 

  
 

  



4 
 

 

 
 

IVETE MARIA SOARES RAMIREZ RAMIREZ 

 

 

ACÁ NO HAY BRUJOS Y HECHICEROS:  

O IMAGINÁRIO DA UMBANDA NA MÍDIA  

NA REGIÃO DO PRATA 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-graduação em Comunicação da 

Universidade Paulista – UNIP para a 

obtenção do título de Mestre em 

Comunicação.     
 

Aprovado em: 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_____________________________________ / ____ / ____ 

 

 

_____________________________________ / ____ / ____ 

 

 

_____________________________________ / ____ / ____ 

 

 

_____________________________________ / ____ / ____ 

 

 

_____________________________________ / ____ / ____ 

 



5 
 

 

 
 

DEDICATÓRIA 

 

 

Dedico esta Dissertação à heterogeneidade humana: de credos, de cores , de 

valores , em nome dos Direitos Humanos, do respeito da ética. 

Que os meios de Comunicação defendam a liberdade de cultos, o respeito a 

todos os Santos e aos Orixás. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

                                               

Aos meus filhos Maria Luisa  e René Fernando, preciosidades de minha vida e 

apoio eterno. Ao meu marido Rumualdo Fernando pela força e incentivo ao 

estudo  ao longo da vida em comum. In memoria aos meus pais Maria Luisa e 

Atanasio, por tudo o que fizeram por mim em termos de formação. À vovó 

Carolina, tio Antonio e tia Regina, pelo apoio nos estudos. 

A  todos os  Professores que contribuíram para minha formação ao longo da  

trajetória escolar , principalmente ao mestre Joaquim Fernandes Roma por seus 

ensinamentos de História, Filosofia e Sociologia, os quais me inspiraram ao 

curso de Ciências Sociais (USP). 

Agradeço à  minha Mestra em Geografia a Profª Vera Lúcia da Costa Antunes 

pelas oportunidades. Aos Professores  do Labjor (Jornalismo Científico) da  

Unicamp, especialmente à Profª Vera Toledo pela sua atenção. 

Não poderia deixar de agradecer  a dedicação do orientador Prof. Dr. Maurício 

Ribeiro da Silva  para que meu trabalho fosse finalizado  com sucesso. Não tenho  

palavras para agradecê-lo. Também não poderia deixar de mencionar os 

Professores  Dr. Jorge Miklos e Malena Segura Contrera, um agradecimento 

especial  à  participação da banca de Qualificação e defesa além do  Prof. Dr. 

Alberto Carlos Augusto  Klein  e o Prof. Dr. José Eugênio de Oliveira Menezes.  

Aos amigos e colaboradores pela leitura crítica  e considerações Me. Pedro 

Augusto Parente e o Prof. Dr. Antonio Sérgio da Silva. 

Finalmente à você Profª Dra  Cristiane pela leitura e observações. 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

"Os Deuses têm uma existência real; essa existência é-lhes conferida pela 

comunidade dos crentes, pela fé, pelo rito. Mais uma vez que o deus existe, é 

capaz de nos possuir e é essa relação particular que nutrimos com os "deuses" 

ou o nosso "Deus", ou as nossas ideias.  

 

                                                                                                         Edgard Morin. 

  (Revista Famecos. Porto Alegre, nº 5, 1996. p. 11) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 

 
 

RESUMO: 

 

Nosso trabalho de pesquisa partiu da hipótese de que as religiões de matrizes 

africanas constituem-se no principal alvo de episódios de intolerância religiosa 

apresentada pela mídia. Observou-se, nos meios de comunicação, não só no 

Brasil, atos discriminatórios que extrapolaram as fronteiras nacionais, rumo aos 

vizinhos países Argentina e Uruguai. Assim, a mídia impressa e outros meios de 

comunicação acompanham esses casos com divulgação de matérias acerca da 

hostilidade declarada para com os negros e cultos religiosos derivados da 

africanidade. Nesse caso, esta pesquisa tratou de observar em que medida os 

meios de comunicação midiáticos interferem no imaginário dos indivíduos 

enquanto intolerância religiosa sobre as religiões de matrizes africanas. A 

pertinência da temática se insere no âmbito do Programa de Pós-graduação em 

Comunicação, na área de concentração Comunicação e Cultura Midiática, 

pertinente à Linha de Pesquisa: Configuração de Produtos e Processos da 

Cultura Midiática, mediante o Projeto de Pesquisa sobre Intolerância religiosa e 

o Simbólico, no grupo de Pesquisa Mídia e Estudos do Imaginário. O objetivo da 

pesquisa centrou-se na análise da relação das marcas da discriminação religiosa 

derivada da africanidade na mídia impressa e outros meios de comunicação. O 

recorte empírico se apresentou pela prática religiosa da Umbanda, advinda do 

sincretismo Afro-indígena-Kardecista-Cristão, de origem brasileira, tendo como 

recorte espacial o Rio Grande do Sul, Argentina e Uruguai. O método de análise 

pautou-se em referenciais teóricos envolvendo o preconceito e o imaginário 

religioso, assim como a relação desses episódios na mídia impressa e outros 

meios de comunicação nas origens e desdobramentos da estigmatização contra 

a Umbanda. A pesquisa foi realizada entre  julho de 2018 e janeiro /setembro de 

2019. Foi constatado a ação de movimentos pentecostais valendo-se de mitos e 

preconceitos demonizando e conduzindo perseguições aos praticantes da 

Umbanda e demais rituais religiosos derivados da africanidade. Observou-se a 

desqualificação à presença e cultura  dos grupos indígenas e negros. Ficou 

evidenciado o fato mediante justificativo atribuído ao racismo, inserindo-se 

também no campo simbólico com visão deturpada acerca da religiosidade. A 

discriminação étnica-religiosa, remonta ao escravismo e à submissão, além do 

desconhecimento dos protocolos de origem e o decorrente sincretismo dos 

rituais dos povos índios e negros. Por similaridade no Brasil, Argentina e Uruguai 

foram observados casos de ataques aos índios e negros, quanto à religiosidade 

e apagamento do corpo. Quanto aos meios de comunicação, estes 

apresentaram-se carregados de preconceitos e violações aos direitos humanos, 

implicando em experiências psicológicas e morais de acordo com a identidade 

do usuário. A mídia relacionada à incompreensão gerada pelo senso comum, 

conduz aos atos de vandalismo, demonstrações de rebeldia e desrespeito à 

religiosidade.  

Palavras-chave: Mídia; Umbanda; Imaginário; Intolerância; discriminação 

religiosa 



9 
 

 

 
 

ABSTRACT 

Our research work starts from the hypothesis that the African mother religions 
are produced as the main target of religious intolerance. We observe in the 
media, not only in Brazil, discriminatory acts extrapolated as national borders, 
directions to neighboring countries Argentina and Uruguay. Thus, print and other 
media follow up on these cases with the disclosure of stories about open hostility 
to blacks and religious cults caused by Africanity. In this case, there is no 
research problem that addresses the extent to which media interfere with the 
imaginary of individuals as religious intolerance over African mother religions. 
The relevance of the theme falls within the scope of the Postgraduate Program 
in Communication, in the area of concentration Communication and Media 
Culture, relevant to the Research Line: Configuration of Products and Processes 
of Media Culture, through the Research Project on Religious Intolerance and the 
Symbolic, in the Media Research and Imaginary Studies group. The aim of the 
research was to analyze the relationship of the marks of religious discrimination 
derived from Africanity in print and other media. The empirical cut was presented 
by the religious practice of Umbanda, coming from the Afro-indigenous-
Kardecist-Christian syncretism, of Brazilian origin, having as spatial cut Rio 
Grande do Sul, Argentina and Uruguay. The method of analysis was presented 
to guide the theme in the theoretical references involving prejudice and religious 
imaginary, as well as to verify the relationship of these episodes in the print media 
and other media in the origins and unfolding of stigmatization against Umbanda. 
The survey was conducted between July 2018 and January / September 2019. A 
Pentecostal movement action was found, validating myths and prejudices by 
demonizing and conducting persecution of Umbanda practitioners and other 
religious rituals caused by Africanity. Note the disqualification from the presence 
and culture of indigenous and black groups. It was evidenced the discriminatory 
fact using justification attributed to racism, also inserting itself in the symbolic field 
with distorted view on the religiosity. Ethnic-religious discrimination goes back to 
slavery and submission, as well as ignorance of the protocols of origin and 
syncretism arising from the rituals of indigenous and black peoples. By similarity 
in Brazil, Argentina and Uruguay, cases of attacks on Indians and blacks were 
observed, regarding religiosity and body erasure. As for the media, these items 
are fraught with prejudice and human rights violations, implying psychological 
and moral experiences according to the user's identity. The media specializing in 
common sense misunderstanding leads to acts of vandalism, abuse of authority 
and disrespect for religiosity.  
 
Keywords: Media; Umbanda; Imaginary; Intolerance; religious discrimination 
 

 

 

 

 

 



10 
 

 

 
 

RESUMEN: 

 
Nuestro trabajo de investigación se ha basado en la hipótesis de que las 
religiones madres africanas son el objetivo principal de los episodios de 
intolerancia religiosa presentados por los medios de comunicación. Se 
observaron actos discriminatorios en los medios de comunicación, no solo en 
Brasil, que fue más allá de las fronteras nacionales, hacia los países vecinos 
Argentina y Uruguay. Por lo tanto, los medios impresos y otros medios hacen un 
seguimiento de estos casos difundiendo historias sobre la hostilidad declarada 
hacia los negros y los cultos religiosos derivados de la africanidad. En este caso, 
el problema de la investigación fue observar hasta qué punto los medios 
interfieren en el imaginario de los individuos como intolerancia religiosa sobre las 
religiones de las madres africanas. La relevancia del tema cae dentro del alcance 
del Programa de Posgrado en Comunicación, en el área de concentración 
Comunicación y Cultura de Medios, relevante para la Línea de Investigación: 
Configuración de Productos y Procesos de Cultura de Medios, a través del 
Proyecto de Investigación sobre Intolerancia Religiosa y el Simbólico, en el grupo 
de Investigación de Medios y Estudios Imaginarios. El objetivo de la investigación 
fue analizar la relación de las marcas de discriminación religiosa derivadas de la 
africanidad en los medios impresos y otros. El corte empírico fue presentado por 
la práctica religiosa de Umbanda, proveniente del sincretismo afro-indígena-
kardecista-cristiano, de origen brasileño, teniendo como corte espacial Rio 
Grande do Sul, Argentina y Uruguay. El método de análisis se presentó para 
guiar el tema en las referencias teóricas que implican prejuicios e imaginarios 
religiosos, así como para verificar la relación de estos episodios en los medios 
impresos y otros medios en los orígenes y el desarrollo de la estigmatización 
contra Umbanda. La encuesta se realizó entre julio de 2018 y enero / septiembre 
de 2019. La acción de los movimientos pentecostales se verificó utilizando mitos 
y prejuicios que demonizan y conducen la persecución de los practicantes de 
Umbanda y otros rituales religiosos derivados de la africanidad. Se observó la 
descalificación de la presencia y cultura de los grupos indígenas y negros. El 
hecho discriminatorio se evidenció a través de la justificación atribuida al 
racismo, que también se insertó en el campo simbólico con una visión 
distorsionada sobre la religiosidad. La discriminación étnico-religiosa se remonta 
a la esclavitud y la sumisión, así como a la ignorancia de los protocolos de origen 
y el sincretismo resultante de los rituales de los pueblos indígenas y negros. Por 
similitud en Brasil, Argentina y Uruguay hubo casos de ataques contra indios y 
negros, en relación con la religiosidad y el borrado del cuerpo. En cuanto a los 
medios, estos estaban cargados de prejuicios y violaciones de los derechos 
humanos, lo que implicaba experiencias psicológicas y morales de acuerdo con 
la identidad del usuario. Los medios relacionados con malentendidos generados 
por el sentido común, conducen a actos de vandalismo, manifestaciones de 
rebelión y falta de respeto por la religiosidad. 
 
Palabras clave: medios de comunicación; Umbanda; Imaginario Intolerancia 
discriminación religiosa. 
 
 



11 
 

 

 
 

Lista de Ilustrações 
 

 

Figura 1 ……………………………………………………………………………..13 

Figura 2 …………………………………………………………………………..…14 

Figura 3 ………………………………………………………………………..……23 

Figura 4 ………………………………………………………………………..……28 

Figura 5 …………………………………………………………………….……….35 

Figura 6 ……………………………………………………………….…………….40 

Figura 7 ……………………………………………………………….…………….51 

Figura 8 ……………………………………………………………….…………….58 

Figura 9 ……………………………………………………………….…………….65 

Figura 10 ………………………………………………………….………………...86 

Figura 11 …………………………………………………………………………...102 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

 

 
 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO …………………………………………………………………….…01 

Capítulo 1  A RELIGIÃO E A QUESTÃO DAS FRONTEIRAS: IDENTIDADE E 

HISTORICIDADE ………………………………………………………….….……..10 

1.1 Magia, sedução da fé e sua relação com o Imaginário …………..…….…..33 

1.2 Como expandiu a Umbanda nos países do Prata …………………………..42 

1.3 O lado comercial e complementar dos serviços religiosos ………………...60 

 

Capítulo 2 O IMAGINÁRIO, RITUAIS E SEUS PERSONAGENS NA VISÃO 

SIMBÓLICA …………………………………….……………………….…………...67 

2.1 A noção de diversidade cultural, a religiosidade, e a representação nos meios 

de informação ………………………………………………………...........…….….71 

2.2  A busca pelo transcendente: o sagrado e suas repercussões ……………81 

Capítulo 3 CARTOGRAFANDO AS MATÉRIAS QUE DENOTAM O 

IMAGINÁRIO DA UMBANDA ……………………….…………………………….89 

3.1 Confirmando a estigmatização e recepção da Umbanda nos meios de 

comunicação …………………………………..………...........…………………..111 

 

CONCLUSÕES ……………………………..……………………………………...119 

 

REFERÊNCIAS.................................……………...……………………………..126 

 

ANEXOS …………………………………………,………………………………...133 

 

 

 



1 
 

 

 
 

INTRODUÇÃO 

 

 Ao tratarmos da temática acerca do Imaginário e Intolerância Religiosa 

contra a Umbanda, partimos da historicidade do período colonial, quando havia  

a preocupação de cristianizar os índios aqui presentes na época e, 

posteriormente, os escravos, impondo a eles a religião católica. No entanto, tanto 

os índios quanto os escravos mantiveram suas crenças e culturas, encontrando 

formas de preservá-las, independentemente das oposições. No presente 

trabalho, verificou-se similaridades entre problemáticas relacionadas à 

intolerância religiosa, tais como as reminiscências dos povos submetidos; o 

imaginário religioso e a intolerância no Brasil. Outro ponto de diálogo foi a 

transmigração, via Rio Grande do Sul, da religião Umbanda e outros cultos 

derivados da africanidade, para os países da região do Prata.   

 A partir do presente estudo, foram constatadas, por meio de resultados 

observados em pesquisas genéticas, as marcas deixadas pela escravidão nas 

pessoas de ascendência africana e a sua participação na sociedade, 

evidenciando suas origens. Ademais, comprovaram-se matrizes negras e índias 

nos mencionados territórios, através de dados estatísticos mais recentes,  com 

as pessoas assumindo suas origens.  

 No entanto, no tocante às manifestações culturais e religiosas, o senso 

comum confunde termos como etnia, cor de pele e religião, visão esta 

reproduzida pelos meios midiáticos quando, em suas matérias, descreve 

episódios repletos de intolerância e racismo. Desse modo, uma das 

preocupações norteadores deste trabalho foi refletir acerca do processo de 

“apagamento” dos índios e das pessoas de cor preta nas configurações 

demográficas dos referidos países: Brasil, Argentina e Uruguai.  

 A relação construída entre Intolerância e Mídia, nesse ponto, torna-se 

pertinente quando inserida no âmbito da Comunicação, uma vez que a visão 

apresentada pelos jornais impressos e outras formas de expressão midiáticas,  

como notícias on line, blogs, sites, programas televisivos, ao se referenciarem  à 

questão religiosa, usam termos pejorativos e conotativos de Bruxaria e 

Feitiçaria. Práticas como essas reproduzem a visão de um determinado 



2 
 

 

 
 

imaginário popular, alimentado por notícias carregadas de conceitos impróprios 

e desconectados dos cânones praticados pela Umbanda, advindos do 

sincretismo afro-indígena, kardecista, cristão. 

 Os adjetivos designativos de bruxos, magos, feiticeiros, filhos do Diabo,  

filhos de Satã, macumbeiros, charlatães, entre outros, são usados ao se 

referenciarem à Umbanda e aos praticantes de cultos afros em geral. Além disso, 

também denotam intolerância, ao afirmarem que são “cultos vindos do Brasil”. A 

investigação em torno das demonstrações de intolerância religiosa nos remete, 

ademais, aos atos praticados pela IURD (Igreja Universal do Reino de Deus), 

que criminaliza e demoniza os cultos afros e seus praticantes, além de difundir 

uma proposta de progresso e sucesso financeiro, o que atrai adeptos.  

 Parte-se, para tanto, das seguintes hipóteses: dentro da visão midiática e 

do imaginário popular, o desconhecimento do sentido dos termos usados no 

contexto discriminatório aos cultos afros culminam em designações genéricas de 

Bruxaria e Feitiçaria; outro aspecto no imaginário popular se refere à 

discriminação quanto à etnia e cor de pele, como quando escrevem que a 

Umbanda é religião de pretos e de grupos subalternos, ignorantes. A 

falsidade dessa crença é comprovada quando se conhece a origem da Umbanda 

no Brasil, haja vista que se originou da  incorporação  de um caboclo em um 

corpo de médium de cor branca. 

 Outro ponto a ser considerado é de que, no período da colonização da 

América, reforçou-se a intolerância. Um caso exemplar são as origens 

demográficas do Rio Grande do Sul e dos países platinos, cujas matrizes 

demográficas são “brancas de origem europeia”. Partimos, assim, de uma  

hipótese principal: a intolerância, além de associar o simbólico religioso ao 

preconceito de raça e de cor, também subestima o nível socioeconômico dos 

praticantes. 

 Sendo assim, ao falarmos de práticas religiosas ou expressões de Fé,  

inserimos este trabalho na área da comunicação humana, na órbita do imaginário 

e do emocional. Nosso método constou de pesquisa bibliográfica e também 

imersão participativa, com análise de matérias no contexto do imaginário. 



3 
 

 

 
 

Realizamos um levantamento discursivo de imagens verbais, valendo-nos de 

teóricos como Bystrina, Contrera, Klein, Miklos, Duran, Maurício Ribeiro, Boff, 

Cumino, Oro, Fligerio, Gruzinsk, Sodré, Baitello, Viveiros de Castro, Stuart Clark, 

Sousa Júnior, Bretton, Vagner Costa, Félix Collucio, Castoriadis, Gladys 

Bentancor, Maffesoli, Castells, Lefebre, Barbosa, Ramirez, Lilia Moritz Schwarcz, 

Marx, Gunder Frank, Galeano, Piffer, Sonia Romero, Freitas, Telesca, Aladrén, 

Inês Barreto, Barbosa Júnior, Jung, Campbell, Michel Foucault, Kersting, 

Tadvald, Flusser, Durkeim, Yvonne  Maggie, Eliade, Ciro Marcondes, Stuart Hall,  

Adriana Dorfman, entre outros mencionados no decorrer do  discurso. Também 

tivemos momentos de observação in loco em Buenos Aires e Montevidéu e a 

presença em um culto de Umbanda nos arredores de Buenos Aires. 

Pesquisamos ainda na Biblioteca Central de Buenos Aires, jornais como: Clarín, 

La Nación,  IHU, El Siglo, Além da Imaginação e  Notícias, no Brasil: Correio 

Mercantil, Jornal do Comércio, Gazeta Mercantil de Rio Grande, Correio 

Paulistano, Jornal do Brasil, Gestão e Desenvolvimento, Cone Sul, Revista 

Superinteressante, Le Monde Diplomatic Brasil,  entre os  que ainda  

mencionamos no decorrer desse trabalho.   

 Consideramos como foco de análise as palavras de Gilbert Durand, 

mencionado por Maffesoli em entrevista concedida à Revista Famecos, em junho 

de 1999. Maffesoli nos diz que Durand lhe ensinou que, entre o racional e o 

irracional, existe o não-racional: o imaginário, o emocional, os sentimentos, o 

sensível, as fantasias, o sonho, tudo o que constitui a vida psíquica das pessoas. 

Partimos da premissa de que a expressão de crença e fé, os preceitos dos rituais 

e dogmas, aqui investigados, nos conduzem às colocações de Durand. 

 Constatamos que a questão ligada à Umbanda, enquanto foco de análise, 

surge enquanto efeito de discriminação étnico-religiosa, que remonta ao 

escravismo e à submissão, além do desconhecimento dos protocolos de origem 

e o decorrente sincretismo dos rituais dos povos índios, habitantes primeiros da 

porção meridional do Brasil e dos territórios da Argentina e do Uruguai, e 

posteriormente dos negros escravos. Vale lembrar que a Umbanda sincretiza, 

enquanto religião, elementos da religião Cristã, do Kardecismo, dos rituais 

indígenas, fazendo ainda referências aos santos católicos, associando-os aos 



4 
 

 

 
 

Orixás. A transmissão, no imaginário popular, de suposições errôneas acerca 

das religiões derivavas da africanidade – e  particularmente, da Umbanda -  

gerou equívocos tais como as acusações  de Bruxaria e Feitiçaria nessas 

práticas religiosas. Desse modo, tais práticas passam a ser  estigmatizadas, de 

modo genérico e discriminatório, bem como os   praticantes da  Umbanda, 

chamados de  macumbeiros, bruxos que  têm “parte com o Diabo”, muitas vezes 

confundido com a entidade Exu. 

 O ponto central desta análise parte de matérias publicadas que 

apresentam a visão do corpo em termos religiosos a partir de várias 

perspectivas. Enquanto que, para o cristão, ocorre a valorização do espírito, e o 

corpo é visto como lugar de sacrifício — remontando ao sacrifício realizado por 

Jesus Cristo —, para os indígenas, o corpo é o lugar do sagrado, como 

observado por Eduardo Viveiros de Castro. Já para a Igreja Universal do Reino 

de Deus, o corpo deve estar purificado, o que explica a prática de” exorcismos”  

para expulsão “dos demônios”.  

 Para tanto, buscamos, na mídia impressa, nos jornais e outros meios de 

comunicação da Argentina, Uruguai e do Brasil, discursos que associam a  

imagem do indivíduo de cor preta, do índio  à  prática da Umbanda. Sem dúvida, 

há a similaridade histórica entre a herança ibérica de Portugal e da Espanha, 

durante e após a escravidão, expressa no Rio Grande do Sul e países do Prata, 

uma vez que constatou-se o ”mito do embranquecimento da população”, nos 

lados das fronteiras.  

 No decorrer da pesquisa, um dos aspectos que mais chamou atenção foi   

apagamento do elemento indígena nos três países estudados, certamente fruto 

da crença compartilhada, por muitos de seus habitantes, no tocante a uma 

suposta ascendência basicamente europeia. Entretanto, estudos genéticos  

realizados constatam genes indígenas e de pretos em sua composição 

demográfica,  o que derruba a hipótese de matrizes  totalmente europeias. 

 Outro aspecto abordado, esse com maior ênfase, refere-se à “exportação 

de crenças” do Brasil, para os países do Prata. Aqui nos detivemos no 

crescimento dos cultos afros e sua contrapartida à chegada da IURD (Igreja 



5 
 

 

 
 

Universal do Reino de Deus) nos lados da tríplice fronteira. Enfatizamos a 

expansão de ambas religiões e, por isso, devemos considerar que ocorre  uma  

discriminação mútua ao serem referidas como seitas, pelo senso comum. 

  Devemos considerar que, no mundo globalizado, quando falamos que a 

Umbanda e outras religiões de origem africana ultrapassaram fronteiras, estas 

não podem ser tomadas como áreas periféricas, como se acreditava em outros 

momentos históricos. Atualmente, as “fronteiras” atuam como espaços 

comerciais em vários níveis, inclusive os religiosos, inseridos no âmbito do 

Capitalismo Globalizado. Infelizmente, muitos desses espaços não são 

contemplados pelos gestores públicos de maneira satisfatória, Além do  mais, 

verifica-se também a vigilância e controle de alfândega, dando  enfoque à 

infraestrutura e logística comerciais e  aspectos defensivos, sob a perspectiva  

de “Segurança Nacional”.  

 Em detrimento dessas questões, ressaltam-se os  aspectos culturais, a 

vivência dos povos fronteiriços e relações estabelecidas entre eles. Aí 

encontramos  o imaginário e o simbolismo religioso, objetos do nosso tema  

quanto às  práticas religiosas, enquanto  intercâmbios realizados entre os três 

países: Brasil, Argentina e Uruguai.                          

Nossa proposta de análise objetivou mostrar as marcas da discriminação 

e ausência “do corpo” de elementos de cor preta e indígenas na composição 

demográfica do Rio Grande do Sul, da Argentina e do Uruguai. Para tanto, um 

dos focos foi a questão religiosa derivada da africanidade, e sua interpretação 

pela mídia impressa e outros meios de comunicação. Considerou-se  que  esse 

fato influi no imaginário da sociedade para dificultar a assimilação e respeito à 

Umbanda. Nossa proposta, portanto, adere-se a um método da imersão 

participativa, no campo do imaginário, enquanto levantamento discursivo de 

imagens verbais e o uso discriminatório dos termos  designativos. 

  Tratamos de Identificar como se constituem as operações discursivas 

apresentadas pela mídia e pela sociedade nos três países fronteiriços, com 

repercussões na imprensa, acerca da demonstração de intolerância religiosa e 

como se manifestam esses elementos simbólicos e aspectos culturais. Em 



6 
 

 

 
 

verdade, nos encontramos com situações de bipolaridade dentro da cosmovisão 

dos rituais indígenas, dos africanos e cristãos, assim como a oposição verificada 

em práticas da IURD (Igreja Universal do Reino de Deus), que critica e demoniza 

os praticantes desses rituais e suas crenças. Integrantes da IURD, em seus 

discursos, enfatizam a necessidade de expulsão do demônio (KLEIN, 2019). 

Estamos diante da eliminação do outro e de sua cosmovisão, temática 

desenvolvida ao longo do trabalho. Desse modo, estamos diante da questão que 

envolve corpo e alma que, no presente caso, significaria não admitir experiências 

corporais, tais como ocorrem na Umbanda. 

 Assim sendo, partimos do pressuposto que existem aspectos simbólicos 

presentes nos lados da fronteira meridional do Brasil com os vizinhos países, 

fortes o suficiente para criar um verdadeiro intercâmbio no campo religioso.  Um 

dos aspectos de investigação refere-se aos elementos do imaginário e sua 

relação com as práticas da Umbanda no Brasil e nos países do Prata, e como 

esses elementos foram sendo assimilados ou rechaçados pela população, 

autoridades e apresentados pelos jornais e outros veículos de comunicação.  

 Por isso mesmo, uma pergunta fez-se ao longo de todo o trabalho: qual o 

conceito de sagrado e o profano no âmbito das religiões que se originam das  

matrizes africanas e indígenas? Certamente, essa pergunta, no imaginário 

popular, é de difícil resposta, devido ao apagamento do elemento de cor preta e 

do índio na sociedade, e a demonização de suas manifestações culturais e 

religiosas expressas pela mídia e sociedade. 

 Para tanto, partimos da hipótese que, ao descreverem a religião Umbanda 

e os seus dogmas, as matérias jornalísticas usam de argumentos que conduzem 

as práticas dos rituais e dogmas da religião ao âmbito da magia, bruxaria e 

feitiçaria, entre outros termos pejorativos e discriminatórios. Interpretações como 

essas denotam incompreensão e intolerância, o que  reproduz um modo de 

pensar do senso comum e, ao mesmo tempo, reforça argumentos preconizados 

pela IURD, dentro de seus propósitos litúrgicos.  

 Constatamos que houve similaridade no processo de colonização da   

América Ibérica portuguesa, relativa ao Brasil; e a hispânica, no caso da 



7 
 

 

 
 

Argentina e do Uruguai. Os três países receberam milhares de escravos, os 

quais, após o processo de Abolição, foram invisibilizados em termos estatísticos 

nos dados oficiais.  

 Na área da comunicação, essa problemática não é explorada nessa 

dimensão, tratando-se, portanto, de algo inédito, pertinente e de relevância em 

termos de pesquisa. Pode-se dizer, inclusive, que esse trabalho torna-se uma 

ferramenta  de reconhecimento, para com o povo de ascendência africana, na 

região do Prata e no Rio Grande do Sul. A Umbanda tem uma porcentagem 

significativa de pessoas estigmatizadas, fato comprovado historicamente, 

embora tenham sido intensificados, nas últimas décadas, os movimentos sociais 

e medidas políticas,  Decretos-Leis, cada vez mais intensos em pró da causa 

étnica-racial.  

 Destacamos, no entanto, que embora tenha grande significado social e 

até mesmo humanitário, essa temática é pouco divulgada, nos meios de 

comunicação,  tanto nos países platinos quanto no Brasil.1 As abordagens, como 

veremos no decorrer desse trabalho, na maior parte das vezes usam de 

argumentos negativos e sensacionalistas, fato repetido nos meios de 

comunicação em geral. 

Chama a atenção, no entanto, o fato de que existem autores, no meio 

acadêmico, que investigam, descrevem e destacam essas questões, como  

procuramos mencionar em nosso trabalho, tais como  Contrera, Miklos, Maurício 

Ribeiro, Klein, Stuart Clark, Eduardo Viveiros de Castro, Serge Gruzinsk, Fligerio, 

Oro, Bystrina, Bretton, Sodré, Baitello, entre muitos outros. Destacamos 

movimentos em prol das causas da comunidade negra e indígenas, e um dos 

agravantes é a incompreensão e, ao mesmo tempo, repulsa aos aspectos 

culturais e suas crenças. Esse obstáculo recai também  em questões típicas de 

intolerância, vinculadas à Umbanda como forma sincrética e a profusão de 

 
1 Nas Guerras Cisplatinas, ocorreu o recrutamento de escravos e a criação de regimentos 

negros. Na guerra de 1801, durante invasões inglesas e lutas de independência, escravos e 
negros livres foram incorporados nas fileiras dos exércitos. (ANDREWS, 1989, p. 137-165). Uma 
das justificativas da grande mortandade de negros. 



8 
 

 

 
 

nomes pelos quais seus praticantes são  designados: bruxos, feiticeiros, xamãs, 

filhos do diabo, satanás, exu, macumbeiros, religião de pretos, magos.  

 Assim sendo, tendo em vista a temática abordada e a preocupação em 

vincular os países Argentina, Uruguai e o Brasil à problemática da discriminação, 

apresentamos como questão o apagamento das pessoas de cor preta e a 

estigmatização da Umbanda, mediante pesquisas bibliográficas e análise do 

imaginário, além dos conteúdos de matérias jornalísticas e outras formas de 

comunicação  nos referidos países. 

 Nosso interesse centralizou-se na questão religiosa advinda dos 

elementos africanos e suas práticas, em matérias apresentadas pela mídia 

impressa e outros meios de comunicação que contribuíram para o apagamento 

do corpo do elemento de cor preta e do índio e sua invisibilidade estatística, além 

das dificuldades na assimilação em termos sociais e religiosos, entre  outros 

aspectos culturais. A ênfase, em termos de discriminação, recaiu sobre a 

Umbanda e seus rituais. A hostilidade verificada nos países do Prata permite  

constatação de racismo, além de outras atitudes a grupos étnicos. Enfatizamos 

que desrespeito aos preceitos religiosos remontam há muito tempo, mas nunca 

foram tão fortes como os encontrados na atualidade com manifestações de  

violência declaradas. 

  Somadas às mencionadas ações, ainda temos atitudes de  movimentos 

neopentecostais, os quais, valendo-se de mitos e preconceitos, demonizam, 

conduzem perseguições, nos países estudados,  a praticantes da Umbanda, do 

Candomblé, Candombe, Batuque entre outros que reportam a matrizes 

africanas. A IURD usa de argumentos marcados pela binariedade2, como a 

oposição entre o bem e o mal, Deus e Diabo, céu e inferno, forças malignas e 

forças benignas, entre outros, descrevendo o que poderíamos chamar de lado 

sombrio do imaginário (SILVA, 2018, comentado por BARBOSA; RAMIREZ, 

 
2 No início da cultura humana, afirma Bystrina, a oposição mais importante era vida - morte. E 

toda a estrutura dos códigos terciários ou culturais se desenvolveu a partir dessa oposição 
básica: saúde-doença; prazer-desprazer; céu-terra; espírito-matéria; movimento–repouso; 
homem–mulher; amigo-inimigo; direita-esquerda; sagrado-profano; guerra-paz; revolução-
contra-revolução; liberdade-prisão; igualdade-desigualdade; justiça-injustiça; (justo-injusto); 
dominação- ausência de dominação, que de acordo com Bystrina significa anarquia. De acordo 
com ele, as oposições binárias dominam com enorme força o pensamento cultural. 



9 
 

 

 
 

2018). Tais fatos podem ser confirmados nas publicações apresentadas pela  

mídia em jornais e outros meios impressos e online da Argentina, Uruguai e 

Brasil. No entanto, foi verificado que nos países do Prata, apesar das críticas 

publicadas e da opinião popular, é mantido  um grande identitário de crendices 

e personagens considerados “milagrosos”, o que recairia no campo da magia, 

da feitiçaria, da bruxaria. São as devoções populares, como as descreve Felix 

Collucio, em sua obra Las Devociones Populares Argentinas (1995).3  

 Nesta pesquisa, portanto, propôs-se analisar a relação das marcas da 

discriminação religiosa derivada da africanidade na mídia impressa e outros 

meios de comunicação. O recorte empírico se apresentou pela prática religiosa 

da Umbanda, advinda do sincretismo Afro-indígena-Kardecista-Cristão, de 

origem brasileira, tendo como recorte espacial o Rio Grande do Sul, Argentina e 

Uruguai. O método de análise centrou-se em pautar o tema nos referenciais 

teóricos ligados ao preconceito e o imaginário religioso e, desse modo,  constatar 

a relação desses episódios na mídia impressa e outros meios de comunicação, 

nas origens e desdobramentos da estigmatização contra a Umbanda. A pesquisa 

foi realizada entre julho de 2018 e janeiro / setembro de 2019.  

     Para atingirmos nosso objetivo, este trabalho constitui-se de oito partes, 

incluindo esta introdução. No Capítulo 1, apresenta-se uma reflexão sobre a 

religião e a questão das fronteiras, assim como um debate sobre a magia, fé e 

sua relação com o imaginário. Discute-se a expansão da Umbanda nos países 

do Prata, assim como o seu lado complementar enquanto serviços religiosos. No 

Capítulo 2, é analisado o simbologismo do imaginário, dos rituais e seus 

personagens da Umbanda. O Capítulo 3 reúne as matérias que tratam do 

imaginário da umbanda, confirmando a sua estigmatização nos meios de 

comunicação. Já no Capítulo 4 são apresentadas as considerações conclusivas. 

 
3 Afirma o autor Felix Collucio que as devoções populares não ortodoxas, não só se difundiram 

no território argentino, como se projetaram ao Paraguai e ao Brasil. Fala ainda que estes cultos 
heterodoxos não se opõem à Igreja como heresias, os devotos são cristãos praticantes, assistem 
às missas, batizam seus filhos, casam-se no religioso, confessam, comungam. O povo “os 
canoniza”, os transformam em santos, diante das devoções para quem atenda os seus pedidos, 
para tanto realizam oferendas e sacrifícios a fim de pagarem suas promessas e agradecerem os 
benefícios adquiridos. (COLLUCIO, 1995, p. 8) 



10 
 

 

 
 

CAPÍTULO 1 A questão de Fronteiras, identidades e 

Historicidade 

 

 

Ao se tratar de temas ligados à ideia de fronteira, em nosso caso, tríplice, é 

importante explicitar esse conceito sob o aspecto geográfico. Segundo essa 

disciplina, fronteira corresponde a uma área na qual se sobrepõem as influências 

socioculturais e econômicas dos países limítrofes. Estamos, dessa forma, diante 

de uma definição que se associa a movimentos, em uma área de difusão de 

múltiplos elementos, tanto do espaço físico como da sociedade, com sua clara 

diferença espaço- temporal, como ocorre na tríplice fronteira entre o Rio Grande 

do Sul, pelo lado brasileiro, e a Argentina e o Uruguai (GLADYS BENTANCOR, 

2009, p. 15)4. 

     O geógrafo Milton Santos, em sua obra La noción de espacio (1977), afirma 

que os lugares permanecem e, nas localizações, ocorrem as inter-relações, o 

que faz como que as coordenadas mudem de acordo com os períodos históricos. 

As mudanças vão ocorrendo nas infraestruturas, as quais Milton Santos 

denomina de “rugosidades do espaço”, memórias de um espaço que já não 

existe mais. O espaço da fronteira produz uma territorialidade, assim como 

promove novas identidades culturais, discutidas por Stuart Hall (1997), que 

surgem como novas referências à religiosidade a às crenças.  

     Foi dessa forma que a Umbanda transmigrou, junto com outros cultos de afro-

descendência, do território brasileiro para os vizinhos países Argentina e 

Uruguai. Surgem, assim, novas identidades, em uma fronteira agora marcada 

pela identidade híbrida (BENTANCOR, 2009, p. 33). Destacamos que  

ocorreram, nessas linhas, movimentos migratórios e períodos de crise 

econômica nos referidos países que, por sua vez, refletiram nas condições 

sociais e em épocas de instabilidade. É nesse sentido que surge a busca pela 

religião e intensifica-se a Fé. 

 
4 Gladys Teresa Bentancor, uruguaia e residente em Santana do Livramento (RS), professora 

de Geografia, especialista em estudos ambientais, territoriais e educação. Atuou como 
consultora do programa de Educação UNESCO Montevidéu e no Projeto Educadores sem 
Fronteiras.  



11 
 

 

 
 

 Mas, quanto à população fronteiriça e aquela em geral que constituiu a 

população absoluta no Rio Grande do Sul, na Argentina e no Uruguai, 

observamos o “apagamento ou encobrimento” do corpo e da crença dos 

elementos de cor preta e do índio, habitante nativo dessas áreas no passado 

colonial, além de outros aspectos culturais, que denotam a falta de 

reconhecimento e da  representatividade desses elementos, discriminando-os. 

Para enfatizar esta questão das identidades, SILVA (2018), ao comentar sobre 

o estudo de Lilia Moritz Schwarcz (2012), destaca o fato de vivermos em uma 

sociedade que, a despeito de intenções e discursos mulatistas, constitui-se 

essencialmente a partir de um etnocentrismo vinculado aos valores europeus.  

 Se, por um lado, o conceito de mulato aponta para o ideal igualitário de 

mistura (em que a tese e antítese se apresentam sob a forma de síntese,   

impedindo a identificação em termos originais), na prática, conduz a um processo 

de aceitação e repulsa, determinado a partir de valores fundados no 

etnocentrismo e relacionado ao poder dominante. Assim sendo, nos apropriamos 

da afirmação de SILVA (2018), o qual sustenta que a mulatice brasileira ocorre 

pela apropriação de caracteres presentes nas culturas subalternas, e 

extrapolarmos a definição para os países do Prata. Por sua vez, a questão étnica 

tem aderência à questão religiosa, no caso, o preconceito contra a Umbanda e 

seus seguidores.  

 Para tanto, temos, nos conteúdos de matérias publicadas pela  imprensa, 

além de outros meios de comunicação, referências a essa população e seus 

remanescentes e de que forma o fazem. O que está em jogo é a 

representatividade do negro na mídia. A indústria cultural midiática é pouco 

permeável à ideia de ter um elemento de cor preta em papel de protagonista, por 

exemplo, e reproduz estereótipos colocando-o em papéis subalternos. Eni 

Orlandi (1997) define essa invisibilidade como um “trabalho do silêncio”, uma vez 

que a presença do negro produz “estranhamento”. Assim, os papéis 

desempenhados são o do escravo, a mulata chamativa, a empregada doméstica, 

o preto bobo e ignorante e o bandido”, papéis estes ligados a aspectos negativos. 

Já os positivos relacionam-se ao jogador de futebol, sambista ou aquele 

personagem que venceu na vida, como Mister Brown em uma série da Globo.  



12 
 

 

 
 

 A eleição de certos atributos dos negros, como metonímia para definir e 

consolidar determinado olhar negativo sobre a negritude, vem sendo usado 

como estratégia para fixar sentidos e inviabilizar a diferença racial. No Brasil e 

nos países do Prata as estratégias são igualmente usadas. O estudioso indiano 

Homi Bhabha (2007), ao estudar o discurso do colonialismo, reitera que a 

diferença é reconhecida como parte da cultura, mesmo sendo repudiada em 

nome de uma identidade unificadora e idealizada. Assim, mantém-se o controle 

sobre determinadas raças e culturas por meio do alijamento de suas próprias 

identidades.  

 No Brasil, ocorreu o mito da democracia racial que, por sua vez, elaborou 

a ideia de miscigenação e convivência racial pacífica para forjar o sujeito 

mestiço. Entretanto, na realidade, foi promovido o apagamento sistemático da 

cultura e identidades negras após o processo histórico da abolição, fato este que 

pode também ser observado nos países Argentina e Uruguai.   

 Nesse sentido, vale mencionar o trabalho realizado por Serge Gruzinsk 

que, em sua obra O pensamento  mestiço (2001), verifica que muitos  dos traços 

característicos das sociedades indígenas da América Espanhola do século XVI 

provêm da Península Ibérica e da Itália do Renascimento; e não do distante 

passado pré-hispânico. Além do mais, o estudioso afirma ainda que o fenômeno 

da mestiçagem manobra com um número muito grande de variáveis. Em sua 

análise, Gruzinsk (2001, p. 62) emprega o termo “mestiçagem” para designar 

misturas que ocorreram em solo americano no século XVI, entre seres humanos 

imaginários e formas de vida, vindos dos continentes: América, Europa, África e 

Ásia. Já o termo “hibridação”  será utilizado para analisar misturas que se 

desenvolveram dentro de uma mesma civilização ou de um mesmo contexto 

histórico. Gruzinsk (2001, p. 73)ainda menciona, que a chegada dos europeus 

gerou turbulência, desordem e caos e que sem esta noção não poderíamos 

compreender a evolução da colonização e as misturas decorrentes desta. 

 A partir desse convívio e relacionamento, surgiram o que ele denomina de 

“zonas estranhas”, com improvisações, indeterminações, precariedades. O autor 

menciona ainda que a ocidentalização na formação da América Espanhola, com 

transferência dos imaginários e das instituições do Velho Mundo (GRUZINSK, 



13 
 

 

 
 

2001, p. 94), apresentou como um dos elos à cristianização. Ele trabalha a 

questão da mestiçagem da imagem, no caso no México, e nos oferece 

contribuição quanto às marcas deixadas  pelos indígenas. A força das 

mestiçagens num mundo, segundo ele, onde imperam os fluxos de informação 

e o poder do modelo capitalista, não pode voltar ao passado, a fim  despertar as 

culturas submetidas. 

Figura 1 – Índio Argentino – Índios Tobas ou Quon 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: <https://sobrehistoria.com/la-masacre-de-napalp/>. Acesso em: 25 out. 2019. 

 

 Assim sendo, levando-se em conta a historicidade escravocrata, é 

significativa a definição proposta por Pierre Bourdieu de “violência simbólica”, a 

qual expressa relações de poder que se estabelecem entre indivíduos (e/ou) 

instituições, que se situam em sistemas/estruturas de poder e se tornam 



14 
 

 

 
 

instrumentos para ajudar a assegurar que uma classe domina outra. O autor 

explica que os sistemas simbólicos seriam responsáveis por produções 

simbólicas, as quais acabam funcionando como instrumentos de dominação. 

Percebe-se que Bourdieu se reporta a Marx, quando afirma que essas produções 

se relacionariam aos interesses de uma classe dominante e privilegiada, a 

começar pela dominação e submissão das pessoas. No presente caso, 

verificamos que suas colocações são pertinentes às pessoas de cor de pele 

preta, dos índios e até àqueles oriundos de outras partes do mundo, por 

apresentarem algum diferencial de cor de pele, de crença religiosa, de cultura. 

Desde os primórdios da colonização, tanto a portuguesa no caso do Brasil, 

quanto a hispânica na Argentina e Uruguai, os escravos e índios foram 

estigmatizados, dominados e violentamente agredidos, no corpo e na cultura. 

Para Bourdieu, a “violência simbólica” pode ser tomada por diferentes 

instituições da sociedade promovendo, por exemplo, a diferenciação entre 

brancos e negros, entre crenças religiosas tidas como dominantes e 

desmistificando e demonizando a outras. 

Figura 2 – Charruás 

 Consideramos pertinente aos nossos questionamentos a situação de 

dependência de povos latinos, como a mencionada na obra de Eduardo Galeano 



15 
 

 

 
 

“As veias abertas da América Latina”, quando apresenta o processo de 

dominação/subordinação sofrido pelos povos da América Latina sofreram. Tudo 

isso nos reporta, historicamente, à situação vivenciada pelo Brasil, a Argentina 

e o Uruguai. Galeano critica a Divisão Internacional do Trabalho estabelecida, 

desde o período de colonização, entre países ricos e pobres, sendo os primeiros 

representados pelas potências europeias e, mais tarde,  pelos Estados Unidos; 

e os segundos, pelos países da  América Latina .   

  Eduardo Galeano define essa porção da América como uma região de 

veias abertas, do descobrimento aos dias atuais: 

Desde o descobrimento até nossos dias, tudo se transformou em 
capital europeu ou mais tarde norte – americano, e como tal tem-se 
acumulado e se acumula até hoje nos distantes centros do poder, por 
sua incorporação à engrenagem universal poder. Tudo: a terra, seus 
frutos e suas profundezas, ricas em minerais, os homens e sua 
capacidade de trabalho e de consumo, os recursos naturais e os 
recursos humanos. O modo de produção e a estrutura de classes de 
cada lugar têm sido sucessivamente determinados, de fora, por sua 
incorporação à engrenagem universal do capitalismo (GALEANO, op. 
cit. p. 5. Tradução da autora). 

 

 Segundo Galeano, escritor uruguaio, no caso representado pelos povos 

e países dominadores, trata-se de uma disputa histórica entre o atraso, a miséria, 

o fracasso de uns e o ganho de outros. Ou seja, uma posição de desigualdade 

entre países ricos, cuja riqueza excedia, como o autor ressalta, em 50% o nível 

dos países pobres. São preocupantes o crescimento demográfico acentuado e 

a alta taxa de fertilidade na América Latina, com decorrentes problemas como a 

fome, a insalubridade, a falta de moradias, o desemprego, a violência. Galeano  

complementa as considerações de Josué de Castro, autor do documento 

intitulado Geografia da Fome, acerca da América Latina, reportando-se aos fatos 

históricos, relativos aos recursos minerais e outros que eram atrativos aos 

colonizadores, mencionando as situações vivenciadas pelos países, desde o 

México até os altiplanos andinos. Vale destacar, um trecho de O Capital, de Karl 

Marx: 

O descobrimento das jazidas de ouro e prata na América, a cruzada de 
extermínio, escravização e sepultamento nas minas da população 
aborígene, o começo da conquista e o saqueio das Índias Orientais, a 
conversão do Continente africano em local de caça de escravos 
negros: são todos feitos que assinalamos alvores da era de produção 
capitalista.” Esses processos idílicos representam outros tantos fatores 



16 
 

 

 
 

fundamentais no movimento da acumulação original. (MARX, 1867, p. 
638). 

   

 Ao analisar as relações metrópole-satélite, ao longo do processo histórico 

da América Latina, Galeano destaca como uma das origens a cadeia de 

subordinações sucessivas. Em sua obra, afirma que as regiões marcadas pelo 

subdesenvolvimento e pela pobreza são aquelas que, no passado, tiveram laços 

mais estreitos com a metrópole e desfrutaram de períodos de auge, sucedidos 

por períodos de crises ou déficits. Enfim, foram esses espaços que mais 

exportaram produtos primários para a Europa e mais tarde para os Estados 

Unidos. A situação histórica de dependência deixou suas marcas na economia, 

na sociedade e na cultura da América Latina. Desse modo, aquilo que não se 

reporta ao “europeu” é visto como subalterno, desprestigiado.   

 Dentro deste contexto histórico, manifestam-se as situações referentes 

aos grupos excluídos negros escravizados e índios, frutos da subordinação 

colonial na América Latina e o posterior apagamento do seu corpo e da sua 

cultura. Aqui a situação descrita nos reporta às definições de Pierre Bourdieu, 

quando afirma que o poder simbólico é um poder subordinado, irreconhecível, 

transfigurado e legitimado. Das outras formas de poder, descreve as relações 

sociais como relações de força e dos modelos cibernéticos que fazem delas 

relações de comunicação, reproduzem efeitos reais sem gastar energia. Assim 

complementa: 

A produção simbólica como instrumento de dominação. As ideologias, 
por oposição ao mito, produto coletivo e coletivamente apropriado, 
servem interesses particulares que tendem a se apresentar como 
interesses universais, comuns ao conjunto do grupo. A cultura 
dominante contribui para a integração real da classe dominante, uma 
comunicação imediata entre todos os seus membros e distinguindo-se 
de outras classes, para a integração fictícia da sociedade no seu 
conjunto a cultura que une é também aquela que separa (legitima as 
distinções). O espaço fronteiriço reproduz o período histórico da 
dominação e consequentemente da subordinação ao sistema na época 
da escravidão e reflexos posteriores, onde se evidenciam as 
experiências existenciais e as referências religiosas. (BOURDIEU, 
2007,  p. 10). 

 A população fronteiriça desenvolve práticas que expressam semelhanças 

a ambos os lados, embora mantenham as suas especificidades em termos de 

práticas cotidianas. Compartilharam, no entanto, de um mesmo processo 



17 
 

 

 
 

colonizatório das metrópoles, Espanha e Portugal, das disputas territoriais entre 

elas, da migração de escravos do Brasil aos países do Prata e, de modo mais 

contemporâneo, do Acordo Comercial Mercosul e, de modo específico, à 

questão étnica e religiosa. 

  Nesse contexto, vale lembrar as festas religiosas, como a católica Corpus 

Cristhi, além de atividades sociais conjuntas, com propostas de combate à fome 

e pobreza, nas paróquias de Rivera e Santana do Livramento, e da pastoral 

urbana do Conselho de Bispos do Brasil, além de igrejas Luterana e Anglicana. 

Além disso, atuam a Assembleia de Deus e Igrejas Pentecostais, que são as que 

têm tido maior crescimento. Existem ,no entanto, os cultos denominados de afro-

brasileiros, como descrito pela socióloga Sonia Romero (1992, p. 151), quando 

fala da multiplicação de cultos umbandistas, nas décadas de 1980 a 1990, 

descrevendo-os como “religião do cotidiano”, na sociedade fronteiriça de Rivera 

que, além de atender ao aspecto religioso, pratica assistência social a um público 

que a autora descreve como policlassista, multirracial, sem distinção de sexos e 

idades. A respeito da transnacionalização (difusão das religiões afro- brasileiras) 

na Argentina e no Uruguai, (FLIGERIO, 2013, p. 20). Romero aponta que foi 

iniciada na década de 1960, por meio de iniciantes argentinos em Porto Alegre 

e por uruguaios em Montevidéu, no final de 1950.  

 Quando pensamos no processo histórico de chegada dos elementos 

escravizados oriundos do Continente africano, encontramos uma relação 

intrínseca com a chegada e permanência no Brasil, por intersecção de Portugal 

e aquele verificado nos países da região do Prata Uruguai e Argentina 

submetidos pela Espanha. A região do Rio da Prata, no século XVI, era 

denominada Províncias do Rio da Prata e do Paraguai, compondo o Vice-Reino 

do Peru (PIFFER, 1984), em 1580, durante a segunda fundação de Buenos 

Aires. Nesse período, a colonização era escassa, o interior era habitado por 

grupos indígenas. A cidade de Assunção (Paraguai) era a principal região da 

Província e o mais antigo povoamento europeu da região Platina. A área era 

voltada à produção rural com produtos como o trigo, cana de açúcar, vinha, 

hortaliças, produção de açúcar e criação de gado, o que compatibilizava com 

atividades desenvolvidas no Sul do Brasil, notadamente na região da Campanha 



18 
 

 

 
 

Gaúcha. A articulação entre as áreas era feita via fluvial e por meio do caminho 

real do Peru, via terrestre. Os escravos, nessa época já atuavam como mão de 

obra, desempenhando tarefas como desencalhar embarcações.  

Outro aspecto verificado, em  uma revisão historiográfica, refere-se a um 

fato considerado “mitológico”, quanto ao apagamento ou invisibilização do 

elemento de cor preta, tanto no sul do Brasil, quanto nos países Argentina e 

Uruguai. Sobre esse aspecto, são apontadas como razões as mortes por 

epidemias, como a febre amarela, responsável por muitos óbitos; as perdas de 

vida em guerras. Menciona-se ainda retorno à África, além da supressão da 

designação da cor em registros oficiais, sem contar o ato de se ignorar os   traços 

religiosos e culturais, tanto dos negros quanto dos índios, processo este entre o 

final do século XIX e ao longo do século XX (FREITAS, 2005). Mas, durante o 

século XVI, a principal solicitação nos documentos oficiais referia-se à questão 

econômica e comercial.  

 As preocupações envolviam o direito do comércio com o exterior, a 

importação de “escravos” e de outros produtos e mercadorias, bem como o 

direito de exportar produtos locais. A Real cédula de 1618 regulamentava as 

comunicações comerciais entre Buenos Aires, Brasil e África, o asiento seria o 

instrumento legal de abastecimento de escravos. Na viagem de ida, os navios 

partiam de Buenos Aires, faziam escala no Brasil, onde eram trocados por 

produtos locais como madeira e açúcar requisitados na Espanha e, na volta, era 

proibido parar em portos brasileiros. 

  Nessa época Antonio León, solicitou certas liberdades comerciais, como 

o envio de um navio para cada um dos portos do Brasil, além de Sevilha 

(Espanha) e Angola (África), com o intuito de trazer escravos para o Brasil, sem 

depender de embarcações espanholas. Havia, nessa época, ativo comércio de 

escravos e gêneros alimentícios entre os portos do Brasil e os da Região do 

Prata. Os escravos que chegavam a Buenos Aires eram vendidos a Potosí 

(Bolívia), além dos Andes peruanos, como as cidades de Cuzco e Lima para 

mineração. Portugal exerceu a hegemonia do comércio escravagista de 1595 até 

o século XVIII. Os navios que chegavam ao Rio da Prata vinham do Brasil, e era 

habitual comercializar escravos com os estrangeiros e buscá-los em portos de 



19 
 

 

 
 

Santa Catarina, do Rio Grande do Sul e do Rio de Janeiro. Reiteramos que a 

principal rota de entrada do comércio escravagista na América do Sul hispânica 

era o Porto de Buenos Aires, de onde, por terra, os escravizados eram levados 

até o Alto Peru, aqueles que permaneciam destinavam-se a trabalhos 

domésticos, artesanais e rurais. Originavam-se da África Ocidental, Angola e 

Congo e o principal entreposto da América portuguesa e espanhola eram as Ilhas 

de Cabo Verde, até o século XVII. Essas pessoas eram destinadas a Buenos 

Aires, Montevidéu, além de Rio de Janeiro e Bahia. Os traficantes portugueses 

foram os principais agenciadores do século XVI ao XIX. A liberdade de tráfico foi 

de 1789 a 1812. Os escravos eram desembarcados nos portos do Rio da Prata 

por vias legais graças às licencias e asientos e ilegais como o contrabando, as 

arribadas forçadas, quando em seu transporte, eram declarados como colonos. 

  A adaptação dessas pessoas ao novo ambiente e novas formas de vida 

era realizada através de uma vida social e familiar; outros fugiam e exerciam 

alguns trabalhos até mesmo com certa especialização. Havia também aqueles 

que se engajavam no exército.5 Desenvolviam formas de lazer e tinham o seu 

momento sagrado com rituais trazidos da África, o que, em determinados 

momentos, transformavam-se em objetos de preconceitos e discriminação, 

devido à falta de compreensão de que essas pessoas eram originárias de outras 

culturas e traziam consigo essa bagagem, aliás a única nos períodos da 

escravidão, suas danças, suas crenças.  

        Na senzala, confundiam-se lazer e religião, já que estavam juntas na vida 

daquelas pessoas privadas de sua liberdade. A abolição dos escravos e do 

tráfico estiveram ligadas a interesses políticos e até internacionais, no caso, 

devido às invasões britânicas de 1806/1807 e rivalidades internas e externas, 

para incorporar os escravos e libertos ao exército. Em 1813 foi abolida a 

escravidão em Buenos Aires e 1841 em Montevidéu, enquanto, no Brasil, o fato 

 
5 Segundo Gabriel Aladrén, o recrutamento de escravos e a criação de regimentos de negros 

não eram fenômenos raros na região platina. Na guerra de 1801 e nas lutas da independência, 
escravos negros e negros  livres foram incorporados nas fileiras dos exércitos (ANDREWS, 
1989:137-165). Os escravos aproveitavam as oportunidades abertas pelas guerras para fugirem 
em direção aos domínios territoriais da nação inimiga, onde podiam se alistar no exército, e em 
alguns casos, encontrar proteção. A guerra de 1801, foi decisiva para a ocupação luso-brasileira 
das Missões e da região onde hoje  se localiza a cidade de Jaguarão, constante passagem de 
escravos de proprietários espanhóis e portugueses, em busca da liberdade. (ALADRÉN, 2009). 



20 
 

 

 
 

ocorreu apenas em 13 de maio de 1888, com a Lei Áurea. Devemos destacar 

que a integração ao exército permitiu uma certa ascensão social e até 

recompensas de bens e imóveis. Por sua vez, as ordens religiosas também 

absorviam parte da mão de obra cativa, como afirma Telesca (2009, p.12) 

(...) os donos de escravos eram fundamentalmente as ordens 
religiosas: jesuítas, mercedários e franciscanos. Em meados do século 
XVIII, estas ordens concentravam Mais da metade da população que 
se encontrava escravizada na Província do Paraguai. 

 No Brasil, no século XIX, algumas ordens seguiam este padrão, mesmo 

sem a liberdade oferecida pelo Império, como apontou Hoornaert (1997, p. 562) 

Em um relatório publicado 1870 (...) os beneditinos tinham 41 Monges 
em onze mosteiros, possuíam sete engenhos de açúcar, mais de 40 
fazendas, 230 casas e 1265 escravos; os carmelitas com 49 frades em 
catorze conventos, possuíam mais de 40 fazendas, 136 construções e 
1050 escravos, entretanto, os franciscanos, com 85 frades em 25 
conventos, possuíam apenas 40 escravos. 

 Os Sete Povos das Missões constituíram-se em exceção, envolvendo, em 

um movimento, índios guarani. Os jesuítas tratavam de evitar o aprisionamento 

por parte de encomenderos espanhóis e bandeirantes paulistas (COLVERO, 

2004). Nas reduções jesuíticas, que garantiram a sobrevivência de milhares de 

guaranis, não há registro de negros escravos, embora na região existissem 

fazendas com escravos africanos , entre os séculos XVIII e XIX, de acordo com 

estudos realizados por Paulo Zarth (2010); Helen Osório (2005) e Farinatti (2005) 

mencionados por Maria Claudia Oliveira Martins (2016). 

  Em Buenos Aires, ocorreram agrupamentos e organizações comunitárias 

de ajuda mútua entre os africanos do século XVIII até o século XIX, como as 

confrarias. A ideia aqui era mantê-los sob controle, organizadas ao redor das 

igrejas e conventos, onde eram angariados fundos mediante doações e 

contribuições durante bailes públicos, nos moldes das sociedades de brancos. 

Essa coleta era destinada aos gastos com missas, funerais e enfermos, como 

apontam Barucki, Chagas e Stalla (p. 228-231). Segundo os autores, essas 

práticas constituíam-se também em um meio de ensinar aos negros a moralidade 

daquela sociedade cristã, comandadas pelo capelão (branco). Já os negros, que 

não tinham o controle dos fundos, precisavam da autorização do capelão para 

gastos e nem sempre eram atendidos.  



21 
 

 

 
 

 O segundo tipo de organização eram as nações, que coexistiram com as 

confrarias até o final do século XVIII. As nações, ao contrário das confrarias, não 

estavam sujeitas ao controle da igreja, mas sim sob a coerção da polícia que 

determinava os dias e ocorrência das reuniões. Os grupos se organizavam de 

acordo com suas origens: Angola, Benguela, Cabunda, Congo, Loango, 

Macinga, Macuácua, Mandinga, Mondongo, Monyola, Moçambique e Mumboma, 

entre outros. Seu objetivo era organizar bailes, festas, procissões e ajudar-se 

mutuamente para a compra de liberdade. Estavam relacionados também às 

manifestações culturais, como os “bailes de negros”, onde se divertiam e tinham 

um lazer e momentos sagrados, pois suas danças representavam uma forma de 

culto.  

 No Brasil, os escravos trouxeram suas crenças animistas e continuaram 

a realizar seus rituais ancestrais. Nas senzalas, por debaixo dos altares cristãos, 

escondiam seus instrumentos e tudo o que era usado pelo Candomblé, tendo 

por base a adoração da natureza, da sua alma. Portanto, observamos as 

similaridades em termos históricos no processo de agenciar e destinar os cativos 

às atividades laborais durante o período considerado o auge da escravatura.  

 Pretendemos, outrossim, enfatizar as formas determinadas de exclusão, 

ou melhor, de violência simbólica, como definida por Bourdieu (1967),  adotada 

como forma de subjugação – submissão. Representada por meios simbólicos, a 

violência simbólica é a grande líder de todos os outros tipos de violência, sendo 

invisível, tênue e audaciosa, propagada pela mídia, produções artísticas e 

culturais, que atacam sem que o grupo atingido ou o público tomem plena 

consciência de seus efeitos. Aqui nos reportamos aos efeitos xenófobos, 

racistas, intolerantes, ao nos referirmos ao apagamento das pessoas de cor 

preta, na Argentina, no Uruguai e as discussões sobre sua presença ou não, 

notadamente no Sul do Brasil, que é descrito como um “Brasil Branco”.  

 O grande problema se refere aos cultos e religiões que, derivados da 

africanidade, apresentam-se como efeitos midiáticos e sociais, geralmente sob 

as formas discriminatórias e deturpadas. A questão se configurou desde o início 

do processo de colonização, em meio a uma sociedade predominantemente 

cristã, a qual deixou os seus reflexos nos rituais praticados pelos escravos ou 



22 
 

 

 
 

pelos grupos indígenas, causando estranhamento aos colonizadores. 

Observamos, ainda, que o desconhecimento e indefinição do poder simbólico 

relativo aos cultos, enquanto sincretismo afro-indígena- cristão, levou a todos 

uma visão errônea acerca da realidade da Fé, como ocorreu com os escravos e 

posteriormente com os negros libertos e outros personagens.  

 Vários autores investigaram e puderam comprovar que as religiões 

derivadas de matrizes africanas constituem-se em alvo de intolerância e 

discriminações no Brasil, assim como ultrapassaram as fronteiras meridionais, 

via Rio Grande do Sul para os territórios da Argentina e do Uruguai. Segundo 

Alejandro Fligerio (2012), houve transmigração dos cultos afros. As publicações 

realizadas nesses países, bem como outras formas de divulgação e expressões 

midiáticas, expõem cenas que denotam as hostilidades verificadas. Estas 

variam, desde formas de expressões corpóreas, atitudes veladas, até as 

violações de direitos humanos, discriminações, racismo, abusos, entre outras 

formas, além de medidas punitivas por parte da polícia, como o uso de termos 

pejorativos para designar os praticantes.  

 O Candomblé seria um dos ritmos cantados e dançados pelos escravos   

- é uma dança com o uso de atabaques que surgiu no Uruguai no século XVIII, 

a partir da mistura de ritmos africanos trazidos ao Rio da Prata pelos escravos. 

É um ritmo típico da América do Sul e, no Brasil, também é encontrado em Minas 

Gerais e algumas localidades do Centro Oeste. Ocorre ainda na Argentina. Em 

2009, foi reconhecido pela UNESCO (Organização das Nações Unidas para a 

Educação, a Ciência e a Cultura) como Patrimônio Oral e Imaterial da 

Humanidade. Em princípio, o termo referia-se às danças e, mais tarde, passou 

a designar o ritmo musical relacionado aos tambores (tangó ou tambó) e aos 

lugares onde eram praticados, denominados de candomberas. Devemos 

destacar que essas manifestações eram reprimidas pelas autoridades e 

passaram a ser realizadas em ambientes fechados e clubes secretos. Além da 

questão da cor da pele e do reconhecimento da ancestralidade africana, foi 

observado o posterior apagamento da população de ascendência negra, fato 

ocorrido no  Sul do Brasil e, de modo similar, nos países da região do Prata.  

 



23 
 

 

 
 

Figura 3 – O uso do tambor (tangó ou tambó)6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: <https://pt.wikipedia.org/wiki/Afro-uruguaios> Acesso em:  26 out. 2019. 

 A intolerância religiosa constituiu-se em uma das formas de expressar a 

discriminação usando termos pejorativos, tanto aos ascendentes dos negros, 

quanto aos praticantes das religiões de matrizes africanas, embora muitos sejam 

brancos, orientais, brasileiros e estrangeiros. Nas publicações e no modo de falar 

social na Argentina e no Uruguai, encontramos termos tais como “negro”, 

“negrita”, “morocho”, “cabecita negra”, além dos termos africanos que são 

 

6 As origens do Candombe estão nas procissões cerimoniais dos "Reis do Congo" do período 

da escravidão africana na América do Sul. O Candombe está relacionado a outras formas 
musicais da origem africana encontradas nas Américas, como as Cubanas son e tumba e as 
brasileiras maracatus e congadas. A forma tinha se desenvolvido até o início do século XIX e foi 
imediatamente vista como uma ameaça às elites, que procuraram proibir a música e o sua dança 
em 1808. Candombe é o que sobrevive da herança ancestral das raízes bantu, trazido pelos 
negros que chegaram pelo Rio da Prata. Este ritmo viajou para o Uruguai com os escravos 
negros da África, e ainda continua forte nas ruas, salões e carnavais deste pequeno país 
encantador. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Afro-uruguaios
https://pt.wikipedia.org/wiki/Candombe
https://pt.wikipedia.org/wiki/América_do_Sul
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cuba
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Son_montuno&action=edit&redlink=1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tumba
https://pt.wikipedia.org/wiki/Maracatu
https://pt.wikipedia.org/wiki/Congada
https://pt.wikipedia.org/wiki/Dança
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bantos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_da_Prata
https://pt.wikipedia.org/wiki/Uruguai
https://pt.wikipedia.org/wiki/África
https://pt.wikipedia.org/wiki/Carnaval_do_Uruguai


24 
 

 

 
 

empregados no linguajar cotidiano: mucama, bochinche, dengue, mondongo, 

quilombo, marote, catinga, tamango, candombe e milonga. Os episódios de 

discriminação são marcados por vandalismos, bullying, demonização, são 

pessoas ou grupos que munidos de mitos e preconceitos praticam atos 

repulsivos, não respeitando a liberdade de culto e de etnia. 

 Os fatos apresentados permitem concluir, no entanto, que 

independentemente de ações contrárias, essas práticas religiosas encontram-se 

em posição crescente nos mencionados países, enquanto demandas de bens 

simbólicos ou de salvação. Assim sendo, é importante questionar o processo de 

desenvolvimento da religiosidade advinda da africanidade e do elemento de cor 

preta como propagador de benefícios da alma, embora tenha ocorrido o sacrifício 

do corpo e da sua imagem. Perguntamos: quem é objeto de intolerância, a 

religião ou o indivíduo? Que tipo de associação é feita para as pessoas não 

aceitarem as práticas? Revivendo os aspectos históricos, verificamos que a 

população afrodescendente da Argentina e do Uruguai originou-se do tráfico de 

escravos africanos, trazidos de maneira legal e também traficados via Brasil.  

 Como afirma Crespi (2001), em 1585, por solicitação do Cabildo (Câmara 

Municipal) local, foi autorizada a chegada de escravos a Buenos Aires. Foi 

constatado, no primeiro censo populacional, realizado em 1778, que a população 

negra em Buenos Aires era de aproximadamente 30%. Esse censo foi 

denominado “Censo de Vértiz”. Já em 1810 totalizavam 24,36%, em que mais 

da metade era apontada como procedente do Brasil e as demais, da África. De 

acordo com Sirqueira (2012, p. 10), comentado por Oliveira (2016), o domínio do 

comércio de escravos era português e a entrada no Brasil era maior. 

 A principal porta de entrada do comércio negreiro da América do Sul 

espanhola era o Porto de Buenos Aires A maioria dos escravos que lá chegavam 

era destinada por terra para o interior chegando até o Alto Peru. A partir da 

chegada aos Portos do Rio da Prata, os escravos que fossem para outras 

regiões dentro do que hoje é o território argentino geralmente tinham como 

destino as cidades de Santa Fé, Corrientes, Tucumán, Santiago del Estero e 

Missiones. Na atual Bolívia, iam para Potosí e, no Paraguai, eram destinados 

para Assunção e no Peru para El Callao. 



25 
 

 

 
 

 A partir da segunda metade do século XVIII, o acadêmico Oscar Montaño 

afirmou ao portal “Multiculturalismo en Uruguai” que, entre 1752 e 1843, 

ingressaram na capital Montevidéu, então denominada Banda Oriental, cerca de 

50 a 60 mil escravos. Uma parte deles, a partir do Porto do Rio da Prata, seria 

embarcado para Buenos Aires, Peru ou Bolívia e, nos Andes, a atuação seria 

em atividade mineradora. Os que ficavam eram relativamente poucos. Em 1970, 

o historiador Poncio Torrado, na obra “La Esclavitud em Uruguay” afirma que 

existiam 5.000, mais da metade da população da cidade colonial. A partir de 

1760, ano em que passaram a ter folga aos domingos, em terrenos baldios, 

realizavam rituais e tocavam tambores, o que depois se transformou em 

Candombe (Kimbundo, Kandombe). Segundo o historiador, essa prática seria 

um aporte benguela do povo Ndombe, mais numeroso entre as etnias africanas 

que chegaram a Montevidéu. As batucadas passaram a ser realizadas nas salas 

das nações que reuniam africanos da mesma origem. Ocorria aos domingos e 

os rituais, que duravam a noite toda, eram acompanhados de velas, flores e 

vestimentas ao estilo europeu, presididos por reis e rainhas eleitos pelos 

escravos. Assim também realizavam o sincretismo religioso, no qual misturavam 

Kalunga e Nzambi com figuras católicas impostas pela igreja. Entre os santos 

venerados estava Baltazar, o rei mago negro. 

 O Jornal El Ferro- Carril, em 06 de janeiro de 1882, publicou um artigo, 

reproduzido por Gustavo Goldman, informando que, no Candombe, era formada 

uma comitiva encabeçada pelo rei dos Congos ou rei dos Angolas, cortejo que 

visitava as autoridades e, posteriormente, à tarde, realizavam a festa com 

tambores apitos e coro. Em Buenos Aires também aconteciam manifestações 

dos grupos de escravos, como no Bairro de San Telmo, que ficou conhecido 

como o Bairro do Tambor, local de prática de cultos africanos. O bairro era 

habitado por negros que trabalhavam como artesãos (o que correspondia a 1/3 

da população). A escravidão seria abolida em 1813, mas, na prática, seguiu até 

1853. 

 Já no Rio Grande do Sul, no período escravocrata, estruturou-se o 

Batuque, a Linha Cruzada. Inclusive há uma descrição que aponta que aí teria 

vivido um príncipe africano no final do século XIX (1899), até por volta de 1935. 

(ORO, 2002). Quanto à participação do elemento negro na economia regional, 



26 
 

 

 
 

foi bastante significativa quando acompanhou o fluxo histórico da própria 

economia brasileira. Quanto ao controle desses escravos, destacavam-se as 

Ordens Religiosas, que absorviam a mão de obra, exceto na região dos Sete 

Povos das Missões (reduções jesuíticas) construídas pelos espanhóis entre 

1682 e 1706. Um decreto espanhol de 1791 (Real Cédula) autorizava o Porto de 

Montevidéu a receber os escravos trazidos por barcos estrangeiros  e, por sua 

vez, o expediente utilizado para burlar a fiscalização era usar portos clandestinos 

para embarcar cativos, usando argumento que os levavam aos portos do sul do 

Brasil e daí os transportavam para Buenos Aires e Montevidéu (ALADRÉN, 

2011). 

 De qualquer forma, o que nos propusemos foi avaliar a religião como 

poder de comunicação e suas conexões entre o universo simbólico e os 

universos sociais nos quais estes se inserem. Por isso mesmo, nossa ênfase 

focalizou genealogicamente as práticas religiosas consideradas tradicionais de 

ascendência africana, com destaque à UMBANDA, bem como episódios de 

discriminação para com sua prática na mídia e na sociedade Argentina e 

Uruguaia.  

 Partindo-se do princípio que a religião pode ser definida como um sistema 

de comunicação, ela pode ter um funcionamento diferenciado em cada 

sociedade, o que nos remete à combinação dos seus significados, dos seus 

dogmas, de suas palavras. Deixemos mais evidenciado o fato de que aqueles  

que praticam as religiões e cultos de matrizes africanas não são 

necessariamente  nem bruxos e tampouco feiticeiros, mas existem muitos 

desses elementos envolvidos nas práticas de atendimento espiritual, que são 

aceitos e procurados publicamente para a solução de problemas de 

relacionamentos, de saúde, financeiros, entre outros.  

 Embora os atendentes sejam, muitas vezes, acusados de charlatanismo, 

curandeísmo, entre outros termos pejorativos, eles utilizam, como meios de 

divulgação dos trabalhos, anúncios em jornais, folders distribuídos à população, 

cartazes de rua, apresentações em canais de TV, além de   divulgação pela 

Internet. Independentemente  desses fatos, as práticas derivadas da 

africanidade são negadas ou discriminadas, assim como os aspectos culturais 



27 
 

 

 
 

advindos do período escravocrata. Dessa forma, a população afrodescendente 

foi sendo apagada, ou relegada a posições periféricas nas cidades e a postos de 

trabalho subalternos, sem contarmos o apagamento do elemento índio.   

 O caso brasileiro foi marcado por alguns aspectos diferenciais, seja pela 

quantidade de pessoas afrodescendentes, seja pela absorção da religiosidade e 

de práticas religiosas derivadas dos cultos africanos, institucionalizadas através 

da música, pelo carnaval, a capoeira, a culinária. Já a questão indigenista 

configura-se como um caso grave e não resolvido, o que gerou conflitos, 

invasões de terra, garimpagem, incêndios criminosos e até mortes, notadamente 

na região amazônica. Na Argentina e Uruguai, a questão não é muito diferente, 

considerando-se a proporção ser bem menor de pessoas, comparativamente ao 

Brasil. Além disso, também foram verificados episódios de acusações de áreas 

invadidas pelos grupos e o fato de serem relegados a segundo plano. 

 Mais recentemente, observamos que, embora as Leis e decretos existam, 

não são necessariamente obedecidos. Em detrimento disso, existem os 

mecanismos e expressões públicas de devoção e demonstração cultural e 

religiosa, apresentadas no meio artístico, literário. Além do mais, é importante 

lembrar as manifestações de protesto e movimentos sociais, que defendem a 

posição do elemento de cor preta no Brasil, assim como na Argentina e no 

Uruguai, além de grupos indígenas, no caso dos países do Prata. Destaca-se, 

nesse caso, a  parte artística representada pelo  Tango e o Candomble, cujas 

bases remontam à  cultura africana. 

 

Figura 4 – Tango7 

 

7 No período em  que Buenos Aires era capital da administração espanhola na região do Prata, 

as autoridades qualificaram algumas “raças”. Assim, as pessoas tinham direitos e deveres 

diferentes perante a sociedade e a administração pública. 

MULATO – nascimento de negro com branco; 

TERCERÓN – nascimento entre branco com mulato; 

QUARTERÓN – nascimento de branco com “tercerón”; 

QUINTERÓN – nascimento de branco com “quarterón”; 

ZAMBO – nascimento entre negro com índio 



28 
 

 

 
 

 

 

 Entre os aspectos de divulgação da cultura e da religiosidade que nos 

reportam à africanidade, destaca-se o carnaval como palco de representações e 

expressões religiosas, com enredos que nos remetem à cultura africana e sua 

herança, além de letras de músicas, obras literárias, filmes, telenovelas e seus 

personagens. Destacam-se, além disso, a Festa em homenagem a Iemanjá, 

além da existência de uma grande quantidade de centros e casas de comércio 

de venda dos produtos para a prática dos  rituais da  Umbanda, Candomblé, 

entre outros, não só no Brasil, mas também em Buenos Aires e Montevidéu. 

 
ZAMBRO NEGRO – nascimento entre negro com índio, cujo indivíduo tinha forte característica 

física africana; 

SALTO ATRÁS – quando a criança mulata ou “tercerón” era mais negra que os pais. 

Estas classificações eram utilizadas para estigmatizar as pessoas e impedir seu acesso social a 

bens comuns como educação e saúde, ou a entrada no exército (em períodos de relativa paz). 

Na imagem abaixo temos uma imagem de uma celebração de tangó em Buenos Aires na década 

de 1820, logo após a independência argentina. 



29 
 

 

 
 

Evidenciam-se ainda no Brasil, a participação populacional com   caracteres 

afros, seja o cabelo, a cor da pele, artigos de vestuário, e traços geneticamente 

bem evidenciados, embora não estejam  isentos de atitudes preconceituosas e 

racistas. No sul do Brasil e, mais especificamente, no Rio Grande do Sul, a 

presença de pessoas de cor preta não é tão evidenciada como no restante do 

país. Não obstante, a proporção parece ter sido ampliada, de acordo com dados 

censitários apresentados pelo IBGE, dados estes os quais apresentaremos mais 

adiante.  

 A partir do Rio Grande do Sul, houve, como constatado por ALEJANDRO 

FLIGERIO (2012), a transnacionalização dos cultos afro-brasileiros para os 

países da Região do Prata. Explorou-se a fronteira meridional do Brasil, 

adentrando aos territórios dos países vizinhos, ainda que essa “exportação” não 

isentasse as pessoas e as práticas de serem consideradas demoníacas e, para 

tanto, objetos de atitudes preconceituosas e discriminatórias. 

 Os maiores críticos opositores em relação às práticas da Umbanda, do 

Candomblé, do Batuque, do Candombe, são os representantes da IURD, que 

demonizam e incentivam seus fiéis a manifestarem as suas aversões a outros 

cultos e religiões, embora valendo-se, muitas vezes, de procedimentos que se 

assemelham aos de outras religiões, como uso de bendição da água, 

exorcizações (expulsão do diabo), entre outros. Uma das formas que a IURD 

encontrou de se destacar nessas manifestações foi através de apresentações 

na televisão, com ações espetaculosas, tais como shows, demonstrações de 

curas e descarrego, repletas  de palavras contra o demônio, possessões, entre 

outras manifestações que remetem, às vezes, aos rituais africanos ou de 

pajelança. Com isso, os fiéis se mantêm iludidos com promessas de sucesso, 

ganhos materiais e o alcance dos céus.  

 Independentemente das ações empreendidas pela IURD, devemos 

destacar que, durantes as nossas pesquisas bibliográficas (artigos científicos, 

dissertações e teses, além dos  levantamentos de artigos publicados em jornais 

e outras formas midiáticas, na Argentina, Uruguai e no Brasil), constatamos que 



30 
 

 

 
 

a intolerância8 não se restringe apenas, à religiosidade, mas também às   etnias, 

ou grupos humanos.  O preconceito pode atingir os de origem africana – focando 

a cor da pele, como também os indígenas. Além do mais, verificou-se forte 

preconceito demonstrado contra judeus (anti-semitismo), muçulmanos, e forte 

xenofobia contra os estrangeiros, como pode ser observado em episódios 

recentes, através da chegada de refugiados sírios, africanos e venezuelanos ao 

Brasil e outros países da América do Sul. Aliás, esse processo  é observado não 

só em países da América do Sul, mas também em países do Norte rico.  

 Essas manifestações podem ser frutos de relações interpessoais ou da  

interação entre os grupos e a maneira como estas são interpretadas pela mídia 

em suas variadas formas, sejam estas as impressas, ou televisivas, além de 

mensagens divulgadas na Internet. Nesse ponto, merecem destaque os rituais, 

pela força emanada dos mesmos, enquanto fundamentos da existência, dentro 

do universo simbólico e os universos sociais em que estes se inserem. Nossa 

ênfase consistiu em focalizar as matérias publicadas em suas distintas formas, 

impressos ou online e alguns exemplos da intolerância ou discriminação, seja 

em relação ao elemento de cor preta (de acordo com o IBGE) ou aos credos 

professados derivados da africanidade e da Umbanda. Ademais, também nos 

fixamos em episódios televisivos que repercutiram na Internet e na publicação 

de revistas ou jornais que denotassem a intolerância.  

 Para isso, partimos do princípio que a religião pode ser definida como um 

sistema de comunicação, pode ter um funcionamento diferenciado em cada 

sociedade, o que nos remeteria à combinação dos seus significados, dos seus 

dogmas, de suas palavras, além de modos distintos de interpretar o simbólico. 

 
8 O filósofo Leonardo Boff, destaca que a Umbanda, enquanto religião, nasceu de matrizes da 

mais genuína brasilidade, derivada de elementos europeus, africanos e indígenas; mas as 
matrizes africanas prevalecem no imaginário popular e o caráter histórico da escravatura marca 
também uma das justificativas da intolerância. Nesse sentido, cabem algumas considerações 
apontadas por Florestan Fernandes (2008, p. 29): “a desagregação do regime escravocrata e 
senhorial ocorreu no Brasil, sem que oferecesse aos antigos agentes do trabalho escravo, 
assistência e garantias que os protegessem na transição para o trabalho livre. Os senhores foram 
eximidos da responsabilidade pela manutenção e segurança dos libertos sem que o Estado, a 
Igreja ou qualquer outra instituição assumissem cargos especiais que tivessem por objeto 
prepará-los para o novo regime de organização de vida e do trabalho”. Transformaram-se desde 
então em excluídos e “objetos” de exclusão e atrelado a isso, a intolerância quanto à sua religião 
e crenças. 



31 
 

 

 
 

 Retornando à IURD e suas formas de ação, observamos em programas 

televisivos, no Brasil e nos países do Prata, uma preocupação em  manter  os 

fiéis envolvidos com promessas de sucesso e alcance dos céus; ao mesmo 

tempo em que suscita sentimentos de indignação contra outras práticas 

religiosas, com designações que causam grande impacto pelas  narrativas e  uso 

recorrente, de termos como  termos Bruxo e Diabo .9 

 Outra questão que se apresenta refere-se ao branqueamento do Sul do 

Brasil, mais especificamente ao Rio Grande do Sul, após a abolição e mesmo 

em períodos anteriores, o que foi ampliado com a chegada dos imigrantes. Os 

pioneiros foram os açorianos (portugueses do arquipélago dos Açores, 1752), 

casais incentivados a virem ao Brasil pelo governo português, com o intuito de 

povoar a porção meridional do território, evitando, assim, uma possível ocupação 

hispânica. Eles fundaram a cidade de Porto dos Casais (atual Porto Alegre) e, 

posteriormente, vieram os alemães, em São Leopoldo e Novo Hamburgo (RS), 

além do Vale do Itajaí (SC) com as cidades de Blumenau, Joinville, Brusque e 

os italianos, na região serrana do Rio Grande do Sul, como  Caxias do Sul, Bento 

Gonçalves , Flores da Cunha, Gramado, Canela, os quais  também contribuíram 

para a invisibilidade dos negros e índios.  

 O mesmo fato ocorreu na Argentina e Uruguai, ao receberem distintos 

grupos de imigrantes europeus, além de judeus e outros grupos originários do 

Oriente Médio. Pretendemos caracterizar essas manifestações, sejam elas 

pessoais ou de interação entre indivíduos e grupos, assim como aquelas 

apresentadas pela mídia em suas derivações. Não pudemos deixar de analisar 

a importância dos rituais e da força emanada pelos mesmos como fundamento 

da existência, do universo simbólico dos grupos humanos. Devemos destacar 

aqui que Alejandro Fligerio (2013) explica que os estudos de transnacionalização 

 
9 Entre outros termos, são usados : Demônio ( simbolizando o anjo mau, anjo caído ou espírito 

que leva as pessoas a pecarem), aversão ao número sete ( citado na Bíblia, mencionado 77 
vezes no Velho Testamento, associado ao Diabo); Satanás ou Satã remete ao Diabo ou 
Demônio, maior rival de Deus; 9-Bruxas (os) participam do imaginário popular, como figuras do 
submundo e que remetem à conexão com maus  espíritos, o poder do mal, a Magia. Acusadas 
de heresia e queimadas em fogueiras durante a inquisição na Idade Média por estarem 
associadas ao Diabo e poderes do mal. EXU, orixá mensageiro africano da comunicação e do 
movimento, carrega um tridente que simboliza o poder, a força e os mistérios. As pontas do 
tridente buscam a evolução espiritual por meio da sabedoria e do equilíbrio, tratam de trazer a 
luz e dominar os espíritos perdidos. (BARBOSA; RAMIREZ, 2018). 



32 
 

 

 
 

não examinam apenas a circulação de pessoas e /ou bens distintos de um país 

para outro, mas também interferem  no estabelecimento de campos sociais que 

extrapolam fronteiras nacionais. No presente caso, nos detivemos nas linhagens 

religiosas e suas manifestações diante dos aspectos comunicacionais.  

 Ao falarmos sobre práticas religiosas ou expressões de fé, estamos nos 

inserindo no campo de imaginário, do emocional, o que nos reporta ao texto de 

Maffesoli (1999) em entrevista à Revista FAMECOS, quando menciona os 

ensinamentos realizados por Gilbert Durand, dizendo que este lhe havia 

explicado que, entre o racional e o irracional, existiria o não-racional: o 

imaginário, o emocional, os sentimentos, o sensível, as fantasias, o sonho, tudo 

o que constitui a vida psíquica das pessoas. Essas colocações nos levam a 

pensar acerca da religiosidade, mais do que isso, nas crenças e na fé. 

Observamos que os rituais e religiões de origem africana e seu sincretismo na 

Umbanda estão relacionados a protocolos rígidos e bem definidos e que 

buscaram equivalência entre os Orixás e os Santos da Igreja católica.  

 Segundo a Revista Superinteressante, publicada em fevereiro de 2018, 

os primeiros africanos chegados foram os de origem Iorubá, povo que habitava 

os territórios da atual Nigéria, Benin e Togo, na África Ocidental. Segundo a 

mitologia ioruba, no início dos tempos, havia dois mundos: Orum, espaço 

sagrado dos orixás, e Aiyê, que seria feito apenas de caos e água. Por ordem de 

OLURUM, o deus supremo, o orixá ODUDUÁ veio à Terra trazendo uma cabaça 

com ingredientes especiais, entre eles, a terra escura que jogaria sobre o oceano 

para garantir morada e sustento dos homens. Em verdade, como afirma SILVA 

(2018), há um problema de valores culturais africanos que sofrem um 

rebaixamento de sua potência, quando os vinculamos ao imaginário, além da 

representação ritual com o corpo, mencionado por Sodré (2000; p. 178) quando 

aponta o corpo, como lugar de representações rituais, elemento importante para 

compreendermos a relação intrínseca entre homens e deuses. Sodré (1988) 

comentado por Silva (2018, p. 11), coloca ainda a questão da territorialidade e 

etnocentrismo, aplicados ao âmbito cultural afro-brasileiro, quanto à assimilação 

ou repulsa, o que no presente caso se refere à questão religiosa 

afrodescendente.  



33 
 

 

 
 

 No que se refere à diáspora escrava (bantos, iorubás, nagôs) nas 

Américas, Sodré aponta a presença do paradigma africano pelo posicionamento 

do corpo no primeiro plano de suas cosmovisões. Trata-se de um simbolismo 

coletivo que se expressa sob formas de gestos, posturas, olhares, inflexões 

microcorporais, entre outras formas perceptivas (SODRÉ, 2000). 

 

1.1  Magia, sedução  da fé, sua relação com o imaginário 

No Brasil, a Umbanda é uma religião tão importante quanto o 
catolicismo e o Protestantismo. Mas ela é negra e indígena, não tem 
glamour. Ela bate atabaque e baixa o santo fumando charuto. E, por 
isso, as pessoas pensam que crenças e trabalhos feitos com fé e 
dedicação não devem ser respeitados, num estado que se diz laico e 

democrático”. (BARRETO, 2019)10. 

 Existe um grande equívoco no que se refere a praticantes de 

determinadas seitas, cultos e religiões, e também aos adeptos das religiões  

afros como a  Umbanda. Vale ressaltar que estas são religiões e não seitas, 

como o modo pejorativo o senso comum e a mídia se referem. Embora sejam 

generalizados, os adjetivos para os praticantes - quase sempre pejorativos -  

podemos apontar muitas diferenças. Os termos designantes aos praticantes dos 

cultos afros e da Umbanda, principalmente aqueles apresentados pela mídia 

impressa, derivam do ideário popular na Argentina e no Uruguai, onde se 

atribuem as denominações: Bruxos, Curandeiros, Feiticeiros, Filhos do Diabo, 

Macumbeiros, religião de pretos, entre outros, o que não diferem do uso no 

Brasil. A conotação é sempre carregada de aversão, mas denota o 

desconhecimento de praticantes desses rituais, como a palavra Bruxa ou 

Bruxo, geralmente usada para quem prática religiões de ascendência africana 

e da Umbanda (ainda que exista desde a Era Antiga, na Península Ibérica, cuja 

origem antecede  a  invasão romana e ao latim).  

 As bruxas diferem dos feiticeiros, pois não usam ferramentas físicas ou 

ações para amaldiçoar seu malefício. Evans Pritchard11 estudou crenças 

 
10 Inês Barreto é jornalista, historiadora, pesquisadora da cultura, gênero, imaginário e bruxaria. 

Disponível em: <https://medium.com/@inesbarreto>. Acesso em: 22 out. 2019. 
11 Evans Pritchard diferencia, em sua obra, Bruxaria, oráculos e magia entre os azande. 

Diferencia bruxaria e feitiçaria, sendo a primeira inconsciente ao produzir malefícios e a segunda 
um sistema consciente de atacar a vítima. Pretendemos investigar as relações entre a crença na 

https://medium.com/@inesbarreto


34 
 

 

 
 

mágicas na África Central. Segundo o autor, o Bem e o mal são termos usados 

na bruxaria, e existem conceitos vulgares - bruxas do bem e do mal (bruxos 

brancos, bruxos negros), ou a opinião de que toda e qualquer magia é cinzenta 

(misto de dualidade).  

 Costumam classificar a bruxaria em tradicional e moderna. Esta é 

considerada sinônimo de Wicca, prática na qual não se reconhece o diabo e 

outros elementos judaico-cristãos em suas práticas. Cultuam a deusa e/ou ao 

Deus que variam, veneram os panteões antigos de origem celta, egípcio, assírio, 

greco-romano e normando. 

 Existem, por sua vez, três pontos de vista sobre o que é bruxaria: o 

antropológico, como sinônimo de feitiçaria; o histórico, com documentos que 

a colocam como prática ligada ao culto do diabo e a bruxaria moderna ou 

hodierna, que a defende como religião pagã ou neo-pagã. A bruxaria tradicional 

é anterior às tradições wiccanas, com reconstrução de práticas pagãs; magia 

ritual e misticismo devocional.  

 Já a bruxaria ancestral venera deuses anteriores ao período histórico, e 

tem como crença o fato de o ser humano não poder ser considerado superior  

aos demais animais e que tudo no universo segue seu fluxo. A bruxaria também 

é praticada com o uso de faculdades sobrenaturais de uma pessoa, com ritos 

mágicos. Também definida como sinônimo de curandeísmo e prática oracular, 

feitiçaria, e é exercida principalmente na Argentina. Conversamos com uma 

jovem Uruguaia que afirmou vir de uma família de Bruxas ancestrais. 

 

Figura 5 – O curandeiro 12 

 
Magia benéfica e Maléfica, as acusações de charlatanismo e os mecanismos sociais e midiáticos 
reguladores dessas acusações no que se refere à Umbanda, com matérias publicadas sob o 
formato impresso na Argentina (Clarín; La Nación); no Uruguai e no Brasil, além de publicações 
On line. 
12 O curandeiro da imagem foi fotografado fazendo orações diante do Mediclinic Heart Hospital 

em 2013 — enquanto Nelson Mandela estava internado para tratar uma infecção de pulmão. 



35 
 

 

 
 

 

Fonte: <https://hablemosdemitologias.com/c-mitologia-africana/candomble/> Acesso em: 26 out. 

2019 

 

 De acordo com Stuart Clark (2006), em sua obra Pensando com 

Demônios, os levantamentos realizados a respeito dessa temática apontaram 

diferentes abordagens, como as “racionalistas”, que acreditavam que as crenças 

em bruxaria eram ilusões dos “românticos”, os quais tomavam como certa a 

existência das bruxas. Para esse autor, a aceitação ou não do que ele denomina 

de “caça às bruxas”, articulada a condições reais, que até podem ser 

“patológicas”, estaria associada à linguagem para diferenciar a descrição daquilo 

que creem ser “fantasia” ou “ilusão”.  

 Para tanto, Clark (2006) menciona Saussure, na questão da transmissão 

de sentido quanto a veracidade ou falsidade dos signos linguísticos. Para ele, ao 

falar sobre a questão da bruxaria, nenhuma linguagem deve ser privilegiada em 

detrimento de outras. O autor menciona ainda que o estudo, em termos 

históricos, sobre a temática bruxaria não têm referencial no mundo real”.  Para 

Clark, o fato de aceitar ou não a crença torna-se irrelevante. Em sua obra, ele se 

https://hablemosdemitologias.com/c-mitologia-africana/candomble/


36 
 

 

 
 

dedica a estabelecer relações lógicas de oposição, metáforas de inversão, 

esquemas de classificação, taxionomias, estratégias retóricas, que permitiriam 

dar significado à bruxaria.  

 Em termos históricos, remontando à Europa, Clark (2006) afirma que os 

historiadores construíram dialeticamente o que ela não era, pois o que se torna 

significante não é a sua substância, mas o sistema que ela estabelece de 

oposições. A bruxaria  se aproxima de Satã, estabelece exemplos binários de 

oposição à cultura ocidental.13 O autor apresenta ainda e analisa alguns quadros 

com personagens demoníacos, como a representação de Baldung14, em que a 

inversão natural era sinal  de prosperidade cultural descrita pelos autores que 

estudavam essa temática nos séculos XVI e XVII, acerca dos rituais e danças. 

Ele chega a comparar a postura de um padre nos rituais religiosos e o Sabá dos 

rituais demoníacos. Ele nos fala de rituais invertidos, como o carnaval, que se 

contrapunham à Quaresma Cristã, comandados por quem promovia desordem 

em uma comunidade, nos quais eram observados esbanjamento, alegria em 

excesso, brincadeira. 

 No período Medieval, o mais elaborado ritual que Clark (2006) chama de  

invertido era o clerical “Festival dos Bobos”, o qual ele associa a uma era das 

bruxarias, antes da Inquisição. Também aconteciam os bailes de máscaras em 

que as pessoas se transformavam ou escondiam quem eram. No século XVIII, 

as máscaras de bruxas e demônios eram populares, denotando e simbolizando 

categorias da imoralidade, da ambiguidade, da ilusão. Era um rito de inversão 

que tinha para quem o realizasse uma forma de expressar a comunicação, na 

qual o festivo e o demoníaco se aproximavam. Eram atos profanos criticados 

pela sociedade, uma vez que a bruxaria era em si mesma uma “máscara”, uma 

 
13 Bystrina, ao mencionar códigos terciários, fala em Binaridade, concepção fundamentada no 

intercâmbio no mundo material, no mundo da informação ocorre a construção de códigos em 
oposições binárias. Ex. sagrado- profano; igualdade-desigualdade. 
14 Castañega, (1511-1551), frade franciscano do período da Inquisição e escritor (século XVI) 

escreveu uma obra denominada Tratado das Superstições  e Feitiçarias (Supersticiones y 
Hechizerías) y remédio dellas, publicado pela Universidad de Buenos Aires , 1997. Pesquisado 
no Centro Virtual Miguel de Cervantes.  
Disponível em: <https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/julio_08/22072008_01.htm. 
Acesso em: 22 out. 2019. Considerado o primeiro autor a publicar um a obra sobre crenças 
mágicas em formato romance. A morte foi um dos temas mais tratados por Baldung em suas 
alegorias. (UFRGS) 

https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/julio_08/22072008_01.htm


37 
 

 

 
 

falsidade burlando o comportamento religioso. Interessante a fala de Clark para 

nos aproximar de nosso objeto de estudo, a UMBANDA, seus rituais e a 

interpretação dada aos seus ritos e praticantes, quando afirma: “Ao interpretar 

as crenças em bruxaria, deveríamos, portanto, ser responsivos a perguntas mais 

amplas que continuam sendo feitas pelo desregramento sempre que ele ocorre 

em cenários rituais. (CLARK, 2006, p. 53) 

 Assim, na linguagem moderna, foram estabelecidas antíteses entre 

divino, o sagrado, o demoníaco e o profano. Para tanto, Clark cita Martín de 

Castañega, quando apresenta uma série de antíteses contrastantes: Verdadeira: 

Igreja; Falsa: igreja da bruxaria; Divino-Diabólico, Sacramental-Execratório; 

cheio de graça-cheio de pecado; puro-impuro, ridículo-digno.  

 Como podemos observar, os argumentos são usados aleatoriamente pela 

sociedade e por aqueles que pretendem defender as suas crenças 

estigmatizando a outras, como ocorre entre os propósitos da IURD, por exemplo, 

ao se referir aos cultos afros e à Umbanda. Um dos argumentos usados para 

desmerecer os cultos derivados da africanidade ou da Umbanda, pela IURD  são: 

Filhos de Satã.  

 Frente a isso, é importante perguntar: o que é o Satanismo? Uma seita 

centrada em Satã ou através da divindade Satã ou no uso do termo, como 

arquétipo, representando as forças da natureza, principalmente a natureza 

humana, o que não expressa, em nenhum momento, os dogmas da Umbanda.  

Outra designação se refere aos praticantes de Vodu, ritual africano que acredita 

em um Deus criador de tudo chamado Bondije (do francês Bom Dieu, Bom 

Deus). Este se distingue do Deus dos brancos ou da Igreja católica. O Bondje é 

distante de sua criação e, assim, são os espíritos, ou os mistérios, santos ou 

anjos que o Voduísmo invoca para ajudá-los bem como os antepassados. O 

Voduísmo adora o Deus e serve aos espíritos que são tratados com honra e 

respeito como se fossem membros mais velhos de uma casa. Afirma-se que são 

21 nações ou nanchons, também denominadas Iwa-yo como Iwa o Rada, o nagô 

e o Kongo. A Umbanda, por sua vez, é uma religião formada dentro da cultura 

religiosa brasileira, nasce do sincretismo entre o catolicismo, o espiritismo e 

religiões afro-brasileiras. A palavra deriva de M’ banda que, em quimbundo, 



38 
 

 

 
 

significa sacerdote ou curandeiro. Acredita-se em um ser Supremo (Deus 

Universal) chamado Olorum e as entidades incorporadas podem chamá-lo de 

Zambi (pretos velhos o denominam assim), Tupã para os caboclos. Também 

preservam obediência aos ensinamentos básicos dos valores humanos como: 

fraternidade, caridade e respeito ao próximo.  

 O culto aos Orixás é uma manifestação divina -  umbandistas cultuam o 

que denominam de Umbanda Branca, esta não cultua os Orixás, voltada ao culto 

dos caboclos, pretos velhos e crianças, em que cada Orixá controla e se 

confunde com um elemento da natureza do planeta ou da própria personalidade 

humana em suas necessidades e construções da vida e sobrevivência. Ocorre 

também a manifestação dos guias para exercer o trabalho espiritual incorporado 

em seus médiuns ou aparelhos.  

 O mediunismo, como forma de contato entre o mundo físico e o espiritual, 

manifesta-se de distintas formas, por meio das incorporações. Uma doutrina, 

uma regra, uma conduta moral e espiritual é seguida em cada casa (terreiro, 

terreiras, templo) de forma variada, para nortear os trabalhos. Também há a 

crença na imortalidade da alma e na reencarnação e nas leis cármicas. Usando 

o termo compensador, Stark e Bainbridge (1997) distinguem Magia e Religião. 

A religião é uma organização humana dedicada principalmente a promover 

compensadores gerais com base em presunções sobrenaturais, já a magia, ao 

contrário, limita-se a compensadores menos gerais e baseia-se em 

recompensas específicas,  

 Fligerio (1999) afirma que, por esse motivo, a magia é mais facilmente 

submetida à verificação e refutação, do que a promessa de vida eterna ou 

livramento de sofrimentos, em relação à religião. O surgimento da Umbanda 

ocorre a partir do sincretismo, entre cultos africanos, indígenas e cristãos, após 

a incorporação do jovem Zélio Fernandino de Morais em uma sessão na 

Federação Espírita de Niterói (RJ), por volta de 1908. Neste local ele foi levado 

por sua família e, pelo comportamento estranho que apresentava, incorporou na 

oportunidade, o Caboclo das Sete Encruzilhadas, o qual se apresentou como ex- 

padre acusado de bruxaria e sacrificado pela Inquisição Portuguesa em 1761, 

encarnando o caboclo ali presente. Em seguida, ele retrucou ao diretor dos 



39 
 

 

 
 

trabalhos que havia comentado sobre o atraso espiritual dos espíritos que 

estavam presentes, convidando-os a se retirarem, ao que o Caboclo respondeu: 

“Porque repelem a presença desses espíritos, se nem sequer se dignaram a 

ouvir suas mensagens. Será por causa de suas origens sociais e da cor” 

(BARBOSA JR. 2014, p. 21). 

 Foi na residência de Zélio, em São Gonçalo (RJ), o lugar da reunião dos 

membros da Federação Espírita, cujo objetivo era constatar a veracidade das 

declarações. Houve, outra vez, a incorporação do Caboclo das Sete 

Encruzilhadas, que afirmou que os antigos espíritos de negros, escravos e índios 

de nossas terras podiam trabalhar para seus irmãos, sem importar a cor, raça ou 

posição social. Foi fundado, nesse dia, o primeiro terreiro de Umbanda, chamado 

Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade (KLOPPENBURG,1991, p. 35). 

Atualmente, está localizada no Município de Cachoeiras de Macacu (RJ) no 

bairro de Boca do Mato. 

 Os rituais da Umbanda, entretanto, não representam em termos 

religiosos, uma inovação ou exceção, no que se refere à simbologia, uma vez 

que, historicamente, encontramos nas escritas do Velho Testamento (Cristão),  

a menção sobre as práticas mágicas, de origem arcaica e que foram preservadas 

no decorrer do tempo. Bystrina (1995) fala na existência da magia, da predição, 

na necromancia e artes mágicas especiais. Segundo ele, o período arcaico 

apresentava magos e fazedores de milagres, profetas e profetisas verdadeiros e 

falsos, videntes e pessoas que conversavam com os mortos, intérpretes de 

sonhos e sinais (BYSTRINA, 1995, p. 39). O autor nos diz também que seus 

praticantes se valiam de símbolos como o cajado, representando o poder de 

capacitação das forças sobrenaturais, o que se tornou um atributo dos Xamãs e 

requisito para mágicos e curandeiros. 

  Bystrina (1995) afirma ainda que havia premonições e transes, nos quais 

o sujeito, a partir de uma visão profunda sobre as relações complexas, fazia uma 

previsão ou predição verdadeira. Essas manifestações não são herdadas, são 

transportadas através da tradição, não por via genética, uma vez que as 

estruturas estariam nos sonhos, nos delírios, nas alucinações, citando Jung. 

Aqui surge a ideia de arquétipo, cuja energia está concentrada por meio de ritos 



40 
 

 

 
 

e outros apelos à emoção das massas, tendo por objetivo levar as pessoas às 

ações coletivas, a exemplo do que fazem em determinados rituais de cura ou 

exorcizações. 

Figura 6 – Ritual de umbanda 

 

Fonte: <https://outraspalavras.net/descolonizacoes/110-anos-de-umbanda-religiao-dos-
oprimidos/>  Acesso em: 27 out. 2010. 

 Carl Jung (2016) afirma que, para sustentar a crença de que “ querer  é 

poder”, ou seja, a força do pensamento, o homem contemporâneo paga o preço 

de incrível falta de introspecção. Não consegue perceber que, apesar de toda 

sua racionalidade, continua submetido às forças que fogem ao seu controle, seus 

“deuses” e “demônios” não desapareceram; talvez tenham outros nomes . Além 

disso, afirma que “conservam  contato íntimo com a inquietude, com apreensões 

vagas, com complicações psicológicas, com uma insaciável necessidade de 

pílulas, álcool, fumo, alimento e, acima de tudo, com uma enorme coleção de 

neuroses.” (JUNG, 2016, p. 103). 

 Dependemos de forças, afirma Jung, que fogem ao nosso controle. 

Quando chega o sofrimento, a Fé ressurge àqueles que a tinham perdido, pois 

https://outraspalavras.net/descolonizacoes/110-anos-de-umbanda-religiao-dos-oprimidos/
https://outraspalavras.net/descolonizacoes/110-anos-de-umbanda-religiao-dos-oprimidos/


41 
 

 

 
 

necessitamos de algo que dê sentido à vida, já que os símbolos religiosos têm 

por função dar “significação à vida do homem” (JUNG, 2016, p. 111).  

 Em termos sociológicos, os mitos, os símbolos devem ser tratados com 

inteligência e respeito, coisas que, muitas vezes, fogem à percepção dos 

indivíduos. A imaginação e intuição auxiliam em nosso entendimento. Jung 

coloca a intuição como elemento importante na interpretação dos símbolos. No 

caso da Umbanda e seus rituais e dogmas, a aprendizagem torna-se relevante 

quando buscamos um sentido para a articulação entre as partes simbólica e 

teórica, na qual os símbolos sintetizam os possíveis sentidos da experiência. 

Falamos em um aprendizado de forma efetiva que estabelece relações e articula 

as ideias e imagens representativas do mundo mítico da africanidade. Para tanto, 

mencionamos Campbell  

Los mitos tienen funciones mística, Cosmológica y sociológica. La 
mística, La maravilla que es el universo, la  Maravilla que es el ser, 
vivenciando el Espanto delante del mistério. Los mitos Abren el mundo 
para la dimensión del Mistério, para la consciência del mistério Que 
subyuga todas las formas. Si eso te escapa, no tendrás una mitologia. 
Si el mistério se manifestasse por médio De todas las cosas, el 
universo se tornara, por así decir, uma pintura sagrada. Usted estará 
siempre dirigiéndose al mistério transcendente, a través de 
circunstancias de su verdadeira vida. La dimensión cósmica es aquella 
de la cual la ciência se ocupa, se preocupa com la  forma del universo; 
em la sociológica, los mitos varían de su lugar para otro y de uma 
cultura para otra, a través de um orden social, componiéndo se de 
princípios   étnicos,establecen las leys de la vida como debería ser la 
sociedad  ideal (CAMPBELL, 1989, p. 87). 

  Mas, no que se refere à questão da intolerância contra a Umbanda, no 

Brasil e nos países do Prata, o impacto neopentecostal e suas estratégias 

discursivas foram avaliadas na Revista Brasileira de História & Ciências Sociais 

(julho, 2009) como sendo significativa para elaboração da obra dos 

pesquisadores ligados a distintas áreas como antropologia, sociologia e direito, 

os quais  discutiram os temas a serem desenvolvidos em fóruns nacionais.15 

 
15 Os autores demonstraram nos oito artigos a preocupação em ampliar a noção de liberdade 

de culto e respeito à diversidade cultural e religiosa, no Prefácio, Silva deixa clara sua 
intencionalidade em demonstrar os ataques, valendo-se de argumentos pejorativos e oposições 
a quaisquer cerimônias, símbolos e práticas rituais que tenham relações com as religiões afro-
brasileiras, além de ações no âmbito da política e da justiça. (SILVA, Vagner Gonçalves. (Org.) 
Intolerância religiosa. Impactos Neopentecostalismo no campo religioso afro- brasileiro. São 
Paulo: EDUSP, 2007. 328 p. analisado por Lindolfo Anderson Martelli, 2009 (mestrando da 
UFSC). 



42 
 

 

 
 

  Assim fizeram os pesquisadores Maurício Ribeiro da Silva e Norval 

Baitello Júnior (2013) quando, ao tratarem dos vínculos hipnógenos e  culturais 

nos ambientes da cultura e da comunicação humana, nos conduziram ao 

estabelecimento de uma relação com a temática aqui desenvolvida, quando 

pensamos em imagem. Não da maneira como a vê Flusser, em sua Filosofia da 

Caixa Preta, mas no que concerne ao processo comunicacional, tal qual a 

religião, estabelecendo vínculos que podem ser históricos-antropológicos, 

culturais, e os hipnóticos, estabelecidos no contexto midiático a mediosfera.  

Pensamos aqui na questão da ilusão do receptor e sua atuação enquanto 

emissor. Trata-se de uma relação de vínculos, uma questão de relacionamento, 

como ocorre na religião.  

 Constatamos que o imaginário mencionado por Silva (2012a; 2012b) está 

apoiado no conceito de NOOSFERA de Morin, quando este se reporta à  produção 

simbólica da cultura, do folclore à psicanálise. Os autores apoiam-se, também, 

nas colocações de Malena Contrera sobre a Mediosfera. Contrera, ao falar do 

procedimento midiático, utiliza-se do contexto simbólico em termos de aparência, 

o “esvaziamento” e a consequência é o que ela denomina de  “desencantamento 

do Mundo”. Entendemos, a partir daí, que os indivíduos vão estabelecer vínculos 

com as mídias e com a religião. 

 

1.2  Como expandiu a Umbanda nos países do Prata 

 

Entendemos que compreender a Umbanda e outros rituais e cultos 

africanos significa aceitar a diversidade do povo, o sincretismo religioso, o 

respeito à diversidade e à cultura. Aqui mencionamos Muniz Sodré (1988) citado 

por Silva (2018, p. 11). No seu texto, “O Eclipse do Imaginário: imaginário 

instrumental nas imagens do Candomblé e da Umbanda”16, Muniz Sodré aborda 

 
16 Trabalho apresentado ao Grupo de Trabalho: Imagem e Imaginários Midiáticos do XXVII 

Encontro Anual da Compós, Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, Belo Horizonte- 
MG. 05 a 08 de junho de 2018.  



43 
 

 

 
 

a questão da territorialidade e etnocentrismo aplicadas no âmbito cultural afro-

brasileiro,  

Frente ao dito, consideramos apropriado extrapolar a temática aos 

territórios da Argentina e do Uruguai, espaço que, por similaridade, compartilha 

a mesma problemática. Trata-se de um processo de assimilação e repulsa 

fundado na noção de territorialidade, o qual  assimilar é ganhar território e ser 

assimilado implica perdê-lo. Esse sistema opera, em relação ao imaginário, uma 

espécie de controle de fronteira etnocêntrica, permitindo a entrada de caracteres 

despotencializados, advindos de grupos subalternos, que assim se apresentam 

aptos à assimilação. Sodré cita, como exemplo, o samba e o carnaval no Brasil 

e,  por similaridade, mencionamos o Tango e o Candombe na Argentina e no 

Uruguai, respectivamente.  

Quanto aos três países, referimo-nos aos cultos afros e a Umbanda, 

relacionando-os  à crescente porcentagem de pessoas estigmatizadas, seja por 

terem a pele preta ou pelo fato de serem índios. Pretendemos descrever com 

mais propriedade essas ocorrências. 

Em termos históricos, quanto às origens, os primeiros africanos como 

escravos (povos que habitavam os territórios da atual Nigéria, Benin e Togo, na 

África Ocidental, com origem Iorubá) traziam consigo manifestações de crença, 

seus rituais. Estes quais não foram absorvidos desde o início pelos proprietários 

de terras, os senhores dos escravos, já que consideravam essas práticas pagãs 

ou folclóricas. 

Quanto ao intercâmbio da religião via território brasileiro, foi nas cidades 

fronteiriças entre o Rio Grande do Sul, o Uruguai e a Argentina que teve início a 

expansão da Umbanda, em ambos os lados da fronteira platina.  Aí deslocavam-

se pais e mães de santo, buscando terreiros no Brasil, para sua formação. No 

Uruguai, a instalação de Templos (terreiros)  data dos anos de 1950 e, na 

Argentina, na década de 1960. 

Entretanto, com o decorrer do tempo, eles foram sendo ampliados, assim 

como o número de adeptos, chegando às capitais Montevidéu e Buenos Aires. 

A fase de maior expansão ocorreu na década de 1980, com as mudanças 



44 
 

 

 
 

políticas e a volta à democracia após períodos de regimes de exceção17. Pais de 

santo brasileiros realizavam rituais de iniciação, favorecidos pelo câmbio e 

alguns se instalaram na Argentina e no Uruguai. Inclusive há quem atribua a 

instalação na Argentina via Uruguai e não ao Brasil. A maior transformação 

ocorre quando há incorporação, o que advém de um processo de estágios, até 

o filho de santo ou de religião adquirir novas identidades. Nesse período, 

ocorreram conflitos gerados pela incompreensão dos dogmas da religião, pois 

muitos a confundiam com seitas do diabo e voltadas para o mal. Seus praticantes 

e líderes foram processados e acusados de prática ilegal da medicina” e foram 

colocados em uma posição de curandeiros e acusados de charlatanismo.  

         Nos anos 1990, as relações religiosas entre gaúchos e os países platinos 

apresentam uma queda, devido à crise econômica desses países, o que não 

reduziu o interesse pelas crenças. O autor Ari Oro (2002) aponta que não se 

formou, no entanto, uma comunidade internacional e a estigmatização 

permaneceu.18 Ainda temos a questão da chamada Linha Cruzada, a qual 

também é praticada na Argentina e no Uruguai.19  

 
17 Foi nessa época, que Perón, através do Decreto nº 1, se autonomeia Presidente. A Revolução 

Libertadora, correspondeu ao período peronista (estado de guerra interior), onde a repressão 
policial era intensa. O final do regime militar (1976 a 1983), permitiu a proliferação dos cultos 
afros. Nessa época a maioria das casas de Umbanda era clandestina. A imprensa nessa época 
referia-se aos praticantes cultos afros, como “coisa de gente ignorante” e de baixos níveis sociais, 
relacionando-as a atividades criminais nas quais os pais de santo eram descritos como “bruxos 
ou curandeiros”  
18 Ainda na Argentina, pudemos observar em visita a um Templo, convidada que fomos por uma 

pessoa amiga , nos arredores da capital Buenos Aires, em um lugar denominado Villa del Parque, 
onde fomos muito bem recebida e nos deixaram assistirmos à gira. Na porta de entrada, em uma 
lousa lia-se: “Escola Templo Umbanda Branca”, segundo informações existia a seis meses e 
contava com 12 médiuns.  
19 Em visita a um Templo situado em Buenos Aires,  pudemos constatar uma prática realizada 

em um Templo nos arredores da cidade. Conversamos com o chefe da casa  (Sr. Jorge) e sua 
esposa Maria Inés. Antes que a gira se iniciasse, perguntamos como tomou contato com a 
Umbanda e há quanto tempo funcionava o Templo, ao que nos informou que esteve no Rio de 
Janeiro no Templo (terreiro) de Zélio Fernandino de Morais e a pratica há 30 anos. Ele confessou 
que realmente ocorre muita discriminação, embora já tenha sido mais intensa,  por conta de 
confundirem os rituais, e que agora discriminam mais  a Quimbanda. Ele, sua esposa Maria Inés 
e mais dez médiuns, realizaram as giras.. Afirmou, ainda, que seu Templo ministra curso para 
difusão e preparação da prática da Umbanda Branca. Complementou dizendo que a “Umbanda 
não considera  religião de pobres e incultos, que exigem um preparo cultural” de preferência 
universitário para frequentar o Templo.  Segundo este senhor, existe um Conselho de Umbanda, 
mas falta uma codificação. Seu Templo denomina-se Templo Escola de Umbanda Branca. Os 
pontos são cantados em português mediante CD e as músicas falam de cativeiro, negritude, 
Reino de Oxalá, Xangô, Oxóssi, Oxum, Yemanjá, Linha do Oriente, São Cosme e Damião. Fui  
chamada pelo  Pai José de Aruanda,  a quem pedi  forças para realizar meu trabalho de pesquisa. 



45 
 

 

 
 

  Umbanda teve início nos países platinos, Argentina e Uruguai, entre as 

décadas de 1950 e 1960. Na Argentina, é citada Maria Luiza Ferreira de Angelis 

e Élio Machado, como seus fundadores. Eles estiveram em Porto Alegre e de lá 

migraram a fraternidade blanca, cujos princípios se fundamentavam em praticar 

o bem, tratar enfermidades, dar passes e conselhos. Afirma-se que os primeiros 

templos da religião foram os de Nélida (Baños) de Oxum, em 1966 e Elio 

(Machado) de Iemanjá, dois anos depois.  Os  dois templos receberam registros 

no Registro Nacional de Cultos em 1970. Iniciaram a prática da Umbanda e, 

depois, adotaram o Batuque. Élio fundou a Confederação Espírita Umbandista. 

Existe, ainda, uma outra versão, a de que havia três travestis que trabalhavam 

em Rivera (cidade Uruguaia, fronteira com o Brasil, por Santana do Livramento). 

Eles, na década de 1950, conheceram a mãe de santo Teta de Oxalá (Hipólito 

Lima), que os influenciou. O travesti Santiago Paves, a “Mara de Bará”, foi para 

Buenos Aires e manteve atendimento a uma clientela fixa. Mara realmente 

existiu, e levou para o outro lado da fronteira o culto, mas que devido ao 

preconceito omitiriam esta versão. Nos meios midiáticos, pudemos encontrar 

algumas matérias estigmatizando a Umbanda. Como as que lemos a seguir. 

 Foi na década de 80 que a estigmatização se evidenciou, principalmente, 

em publicações jornalísticas, como o jornal La Nación, com o artigo denominado 

“O crescimento das seitas” (1986), descrevendo a Umbanda como um culto 

esotérico de origem afro-brasileira, que incluiria magia branca e negra, além de 

sacrifícios e rituais exóticos (11-05-1986). Outra matéria foi a do jornal Clarín 

que, sob o título “A moda da magia”, em 13-04-1986, fala da Umbanda como 

algo voltado ao exoterismo. Esses artigos foram mencionados também por 

Alejandro Fligerio (2013).  

 O agravante no tocante aos conflitos e incompreensões dos dogmas da 

religião e seus praticantes aconteceria em episódios de repercussões trágicas, 

como a morte de uma criança em um ritual no sul do Brasil e a acusação que 

recaiu sobre um grupo argentino de culto UFO. A posterior denúncia de um padre 

católico, após se repetir um crime,  om a morte de uma menina em um Templo 

de Umbanda em Buenos Aires, fez com que a imprensa divulgasse o fato, 

descrevendo-o como cerimônia que incluía sangue, sacrifícios e transe, que 

poderia culminar em assassinatos, associando-o a cultos demoníacos. Esses 



46 
 

 

 
 

fatos foram mencionados por Fligerio (1998b) Fligerio e Oro (1998). Após as 

acusações, ficou provado que as informações eram falsas. Após estes episódios, 

o sacrifício de animais passou a ser considerado prática perigosa, uma vez que 

poderia conduzir a sacrifícios humanos. Além desses fatos, o Jornal Clarín 

publicou, em 1992, uma matéria cujo título era “Superstições perigosas”, no qual 

podíamos ler : 

 

Mesmo sem considerar o assunto dos assassinatos, o sacrifício de 
animais já desagradava a consciência coletiva. A aparição de grupos 
ou  pessoas, que admitem estas práticas, indica grandes alterações 
que, sem sombra de dúvidas, pedem uma análise  psicológica ou 
sociológica, mais do que críticas teológicas. Superstição, magia, 
práticas adivinhatórias e outros comportamentos semelhantes são 
rejeitados e condenados pelas grandes religiões da humanidade. Eles 
não pertencem à mesma dimensão, mas a uma mais primitiva, obscura 
e irracional {...}. Fontes de comportamentos anormais e crimes, elas 
são um assunto de preocupação e pedem respostas adequadas de  
parte da sociedade que se considera civilizada.“ (Publicação do Clarín, 

de 03-agosto-de 1992, matéria também mencionada por Fligerio 

(2013) em seu texto Debates do NER, Porto Alegre). 

 

 A temática das mortes e sacrifícios animais, que poderiam conduzir a 

humanos, foi amplamente veiculada pelos meios de comunicação. Desse modo, 

a imagem da Umbanda foi sacralizada, falavam em seitas, uma controvérsia dos 

meios midiáticos, a qual seria amenizada somente ao final dos anos 1990. 

Porém, pais e mães de santo continuaram a ser responsabilizados por 

assassinatos, crimes praticados em nome dos rituais. A polícia compactuava 

com esses argumentos, que responsabilizavam a religião, da mesma forma que 

os jornalistas divulgavam casos não resolvidos, criminalizando a Umbanda. 

Outro caso emblemático de preconceito e discriminação foi o que descrevemos 

a seguir. 

         Aconteceu no Uruguai. Dois enfermeiros foram detidos e acusados de 

matar (pelo menos) quinze pacientes, por morte induzida. Um investigador do 

Jornal El Observador afirmou que eles poderiam ter trazido veneno do Brasil e 

dado a pacientes em estado crítico. Os meios de comunicação e matérias 

jornalísticas noticiaram que ambos eram praticantes da Umbanda, um ritual 

afro-brasileiro. Por esta razão, a polícia, encarregada da investigação, procurou 



47 
 

 

 
 

ligações entre as crenças religiosas e os assassinatos. (El País, março de 

2012).20 

 No entanto, a Federação Afro-Umbanda do Uruguai, a quem havia sido 

concedido estatuto legal, nos anos 2000, negou categoricamente qualquer 

ligação entre a religião e os crimes que haviam ocorrido. Declararam, inclusive, 

que seus membros sentiam que estavam sendo discriminados por causa de suas 

crenças. Além do mais, eram objetos de suspeita dos assassinatos apenas por 

praticarem a religião.  

 Em verdade, o questionamento e a descriminação da Umbanda estariam 

relacionados ao temor da morte que, praticamente, une o Profano e o Sagrado, 

assim como a natureza, fogo, ar, água, animais, plantas, astros, metais, terra). 

Segundo Miklos (2014), as religiões foram criadas para vencer a morte, a religião 

seria o caminho para a comunicação com os deuses. Nesse sentido, as 

manifestações religiosas promovem meios de comunicação no espaço da 

cultura, podem ser experiência social de libertação. O temor relacionado à morte 

pelos assassinatos provocaria a associação a práticas rituais e daí a analogia 

com a Umbanda e demais cultos Afro-brasileiros.  

         No que concerne à Umbanda, a intolerância, muitas vezes, está escondida, 

de acordo com a matéria publicada no Clarín em 20-08-2012. Neste artigo, a 

filósofa estadunidense Martha Nussbaum (que recebeu o Prêmio Príncipe das 

Astúrias)21 antecipa o diálogo sobre a temática religiosa e, a partir dele, 

desenvolve, em seu ensaio, uma análise sobre a incoerência dos novos duplos 

discursos, que são aplicados às posições religiosas que ela atribui às minorias. 

Em primeiro de agosto de 2008, o Clarín publica a notícia com o título –.”A 

maldade e a imbecilidade de teu Deus e tua religião”, denotando sempre a 

conotação pejorativa. 

 
20 El País é um Jornal Uruguaio, publicado pela primeira vez em setembro de 1918. Pertencia 

ao mesmo grupo de mídia proprietário do canal de televisão Teledoce. 

21 Martha Nussbaum é Professora de Direito e de Filosofia na Universidade de Chicago (com 

áreas de atuação na literatura clássica, ciência política, estudos sul- asiáticos e religião), já 
publicou várias obras. Suas obras também contém elementos de antropologia, psicanálise, 
sociologia, busca as condições necessárias à eudaimonia, palavra grega que designa uma vida 
completa e próspera. 



48 
 

 

 
 

        As pessoas, que frequentam os Templos, são habitantes de Buenos Aires 

(porteños, brancos, de classe média e média baixa e, geralmente, com grau de 

estudo, entre médio e universitário). Elas buscam soluções para problemas de 

saúde, financeiro, trabalho, família, sentimentais (encontramos citações 

similares em (CAROZZI e FLIGERIO,1992,1997). 

            Um interessante dado estatístico foi encontrado em Carozzi e Fligerio 

(1992, p. 78): 80% de uma amostra de 96 frequentadores, de um templo de 

Umbanda, em Buenos Aires, já conheciam ou tinham alguma tradição mágico-

religiosa preexistente. Cerca de 38% já haviam tido consulta com um curandeiro 

ou vidente e eram também devotos de algum santo católico; 35% não haviam 

consultado um santo específico e sete por cento se declararam devotos de um 

santo, mas não haviam procurado um mágico-religioso. No entanto, 

encontramos uma obra, denominada LAS DEVOCIONES POPULARES 

ARGENTINAS, de Félix Collucio (1995), na qual  o autor afirma que elas não são 

ortodoxas, mas se destacam por crendices populares dos argentinos e suas 

superstições, que são muitas no âmbito religioso, devoções a personagens não 

canonizados, aos quais rendem sacrifícios, oferendas. Ainda no imaginário 

popular, acreditam em assombrações, feitiços, frequentam cemitérios, portanto, 

estabelecem o contato com a morte ou tentam evitá-la, além de adivinhações, 

entre outras crendices. Sobre isso, importante lembrar da lenda do negrinho do 

pastoreio, como ocorre no Noroeste da Argentina, referente a um negro que 

morreu açoitado pelos seus donos, por suspeita de um ato cometido. A ele são 

colocadas velas para que ajude a encontrar animais perdidos e, por isso, existe 

a crença que ele ajuda a encontrar objetos perdidos. Esta mesma versão é 

conhecida ao Norte do Uruguai.           

 Outro exemplo refere-se a uma brasileira, moradora de Tucumán, que 

morreu queimada pelo contato com uma vela no cemitério do Norte. No lugar em 

que morreu, surgiu uma fonte, a ela são levadas imagens de santos, cruzes, 

flores, velas para pedidos de trabalho, saúde, amor, sorte. No entanto, a 

estigmatização recai nos cultos derivados da africanidade e, notadamente, em 

seus rituais, como se fossem para o mal. Esta é a interpretação de seus 

opositores e da mídia, na maior parte das vezes, inclusive no Brasil. Vale 



49 
 

 

 
 

destacar que esse olhar é relativo às entidades tratadas, sendo na Umbanda os 

pretos-velhos, caboclos e crianças e na Quimbanda, os Exús e Pomba- giras; já 

no Batuque os Orixás, dançam e dividem o espaço sagrado com os humanos. 

 Nossa ênfase está na análise de matérias publicadas sobre a 

discriminação da Umbanda implícita nesse contexto. Destaca-se, ainda, que, na 

maior parte das vezes, o demonstrado preconceito contra o negro e o seu 

apagamento social, no decorrer do processo histórico, pós-escravidão, está 

associado à estigmatização religiosa. Quase tudo o que ocorre, em se tratando 

de fatos inexplicáveis, ou que incitam ao terror, nos países estudados, é atribuído 

às religiões africanas e à Umbanda. 

 Para tanto, ilustramos com um caso de terror, publicado no site além da 

imaginação, com o título: O Terror Da Província de La Banda e, 

geograficamente, a situam, em latitude 27º 43’ 56’’S e longitude 64º 14’ 37’’W, 

Província de Santiago del Estero. A matéria afirma que uma estranha entidade 

perturba o bairro de Vila Raquel, pois, na Escola 646 Los Pinos, ocorrem 

aparições de uma criatura de pequeno porte espectral. A matéria destaca que  

as ocorrências e os temores começaram depois que objetos de “rituais, “que 

aparentam ser satânicos” ou “umbandistas”, apareceram no bairro. 

Supostamente, afirmam as aparições que ocorrem na Escola, relacionam-se 

com os rituais. O temor é tanto – diz a matéria – que policiais próximos pediram 

sua transferência. Além do espectro, o artigo menciona outros fenômenos 

assustadores que ocorrem durante a noite. Apontam relatos de alunos que viam 

um menino sentado no vaso sanitário e que ele circulava pela Escola e outros 

lugares do bairro. A aparência do ser é de uma criança pequena, mas que se 

evidencia também sob a forma invisível. Ouviam passos e, quando olhavam, não 

viam ninguém, além de gritos e sons. Fotos revelam a entidade e um espectro, 

mas os professores afirmam que não ouviam ou viam nada. O Jornal On line, 

El Siglo22 também publicou reportagens sobre o tema. Na análise de fotos, 

tiradas a partir de um aparelho celular, afirma-se que parece ser de um demônio. 

 
22 El Siglo é um Jornal diário de língua espanhola publicado no Panamá. Foi fundado em 09 de 

janeiro de 1985 e a partir de 2010 teve a maior circulação do que qualquer Jornal Panamenho. 
Possui sucursais em vários países latino-l americanos (Colômbia, Chile, México, no Uruguai foi 
fundado em 1863.  



50 
 

 

 
 

No entanto, o imaginário popular diverge, quanto à interpretação, que varia de 

“fantasma” ou “menino Fantasma”, até algum outro tipo de entidade. 

         A cidade de La Banda e a Villa Raquel aparecem em outros noticiários, por 

conta de episódios, que afirmam ser de magia negra. O Jornal La Union, em 

sua edição de 22 de fevereiro de 2013, apresenta o depoimento do Padre Juan 

Castro Zavalla, da Paróquia Cristo Rei de La Banda, sobre o assunto: 

La Banda é um centro importante da Província de SanTiago del Estero 
e creio que é a maior nessas práticas de satanismo, do culto da Santa 
Morte, “das Umbandas” é tudo muito misturado. Aqui todos os cultos 
são muito abundante. Há muita bruxaria em La Banda, com todos os 
tipos de  reuniões. Estamos sempre lidando com a feitiçaria. Deixam 
oferendas profanas na paróquia, fazem sacrifícios de animais. 
Muitas pessoas ficam chateadas quando encontram esses sacrifícios 
nas portas de suas casas.Existem práticas estranhas (aqui na igreja) 
não os conheço, não sei o que farão com a água benta. Tem havido 
crimes (rituais) nos quais são feitos sacrifícios humanos. (JORNAL LA 
UNION, 2013).  

Como podemos observar, as atribuições de feitiçaria, de coisa do diabo, 

de sacrifícios, de coisas profanas recaem sempre em relação à Umbanda, na 

maior parte das vezes sem qualquer comprovação. Pode ser Voduísmo, 

Satanismo ou quaisquer outras práticas e não necessariamente a Umbanda .O 

que podemos associar ainda é a questão da presença de negros nesta parte da 

Argentina, Santiago del Estero, a qual  se encontra entre as  localidades de maior 

concentração de afrodescendentes. 

 Dando continuidade ao tema do terror, em 7 de abril de 2013, foram 

encontrados “trabalhos” ou “feitiços”, aparentemente umbandistas, nas 

imediações da Escola 646 Los Pinos, causando temor na população dos bairros 

de Villa Raquel e Los lagos. Além disso, atos de vandalismo e roubo foram 

praticados na referida Escola. As  oferendas e rituais têm se repetido, apesar 

das denúncias realizadas às autoridades policiais em jurisdição naquela área. 

Também foram encontrados materiais usados em rituais profanos (e primitivos) 

nas imediações do cemitério da Misericórdia. Velas, fotografias, vísceras de 

aves, grãos, frutas e outros itens são usados na “feitiçaria” (de origem, acredita-

se, afro-brasileira) rituais de uma “religião” ou seita instalou um templo no bairro 

de Mishqi Mayu. (Além da Imaginação, Notícias. Acesso em 16 mai. 2018). 

Figura 7 – O feiticeiro  



51 
 

 

 
 

 

Fonte: <https://www.megacurioso.com.br/religiao/100053-veja-9-classes-de-feiticeiros-que-
existem-pelo-mundo-em-acao.htm>. Acesso em: 26 out. 2019. 

 

 Quando nos reportamos ao Sagrado e Profano, não podemos deixar de 

mencionar Mircea Eliade, que lançou sua obra, em 1992, com esse título e 

afirmou que “O sagrado existe em oposição ao Profano”, e que há uma 

transcendência que extrapola a realidade. O sagrado é revelado por meio de 

sinais e elementos, denominados hierofanias, as quais manifestam esse 

sagrado, através de distintos quadros socieconômicos e culturais: 

O sagrado e o profano constituem duas modalidades de ser no mundo, 
duas situações existenciais assumidas pelo homem ao longo de sua 
história, são dois modos de vida, duas concepções acerca da natureza 
do mundo e da existência, são arranjos  sócio- culturais complexos, 
que envolvem crenças, rituais, além da moral, da ética, códigos, 

símbolos, filosofia e organização social (ELIADE, 1992, p. 20). 

 

           Na obra, Eliade avalia de que maneira o homem religioso se esforça por 

manter-se o máximo de tempo possível num universo sagrado. O autor coloca 

algo muito importante: os povos antigos foram chamados por ele de homo 

religiosus , uma vez que os seus atos eram realidades presentes, os rituais, as 

celebrações apresentavam uma dimensão ontológica, essencial às sociedades, 

independentemente das religiões (ELIADE, 1992, p.19). As narrativas dos 



52 
 

 

 
 

defensores da Umbanda estão estruturadas no fato de que ela é uma religião e 

não uma seita.  

 Fligerio (2002) apresentou estratégias que contribuíram para legitimar o 

nome genérico de cultos afros e brasileiro. A estratégia cultural enfatizou a 

herança africana e afro-americana e destacou a presença negra na Argentina, 

encorajando umbandistas a se aproximarem de políticos locais e nacionais, 

reivindicando direitos de igualdade religiosa, além de tentarem legitimar a sua 

presença e superar o apagamento (grifo nosso).  

        Para tanto, umbandistas realizaram, entre meados dos anos de 1980 e 

1995, congressos, a fim de destacar os valores religiosos, além dos culturais de 

suas crenças. Nesses eventos, participaram líderes religiosos, antropólogos, 

historiadores e afro-argentinos, exposições de arte, shows, exibição de filmes e 

apresentações de músicas e danças afro-americanas, mencionados por 

(FLIGERIO, 2003). Também pudemos presenciar, em Buenos Aires, que o 

Museu Etnográfico Juan Ambrosetti apresentou uma palestra sobre Nelson 

Mandela e uma sessão de estudos sobre Ásia e África, que aconteceram em 

julho de 2018. 

  Mas, apesar dessas medidas, a estigmatização continua e ultrapassa 

fronteiras, como podemos observar em uma matéria publicada em 19 de julho 

de 1992, no Jornal do Brasil, em que podíamos ler: Argentinos levaram rituais 

do Brasil”, ao se referir ao sr. José López Rega, com o apelido de El Brujo, que 

teve destaque político ao fundar a Aliança Anticomunista Argentina, a qual 

sequestrava e assassinava os opositores políticos.               

 A matéria coloca o caso apontando que se não fosse por essa 

participação política, o fato seria tratado como folclore. O Sr. Rega teve, de 

acordo com a matéria, uma meteórica ascensão devido às sessões de 

reencarnação realizadas na casa de Peron em Madri. Ali ele tentava fazer baixar, 

em Isabelita, o espírito da segunda mulher de Perón, Evita. Em um ambiente 

iluminado por velas, Isabelita esperava, ansiosamente, que, em seu corpo, 

manifestasse a presença de Evita, cujo cadáver embalsamado foi devolvido a 

Perón pelos militares, e guardado no sótão pelo general. As sessões não deram 



53 
 

 

 
 

resultado para Isabelita, mas teve a promessa de López Rega, de que seria a 

segunda Eva Perón. Rega foi também membro da Escola Científica Basílio, 

espiritualista, de tradição Argentina, mas sobre suas reais inclinações, afirma-se 

era um misto de Kardecismo e Umbanda.  

 Um caso mais recente, intitulado de “bruxaria”, aconteceu em 2017, 

publicado pela UOL Esporte, comentando a virada do Independiente por 2x1 

sobre o Flamengo, que teria sido obra da presença de Manuel de Gorina, 

intitulado O BRUXO, presente nas apresentações de clubes argentinos. O 

Jornal Olé (Argentino) destacou o fato de ele estar presente na Copa Sul-

Americana e outras competições. (UOL Esporte, 07-12-2017). Ainda no âmbito 

da bruxaria, o Jornal El País, em 01 de janeiro de 2018, apresenta em texto de 

Andrés Burgo, sob o título Copa do Mundo – Rússia 2018, no qual afirma ser o 

Bruxo Manuel, outro triunfo da seleção argentina, além de Messi. A reportagem 

menciona o fato de a seleção nacional e vários clubes encomendarem orações 

ao vidente para limpar as energias negativas. Manuel foi identificado pela TV, 

nas finais da copa sul-americana entre Independiente e Flamengo.  O vidente 

(como é definido) pediu as camisas de Messi e Angel Dí María e rezou sobre os 

escudos de ambos os uniformes. Brujo Manuel se declarou católico, e dizia 

atender um público em um galpão de uma fábrica abandonada, tendo aí estátuas 

como da Nossa Senhora Desatadora dos Nós, São Nicolás e Ceferino 

Namuncurá23., salesiano argentino elevado a beato pela Igreja Católica em 2008, 

conta com a contribuição espontânea dos consulentes.  

 Aqui nos reportamos ao processo de midiatização comunicacional e seus 

efeitos descritos por Malena Contrera (2006)24, como ocorrência de uma dupla 

 
23 La devoción a Ceferino Namuncurá, em termos populares, é uma das mais expressivas e 

praticada em todo o país. Um aborígene que morreu aos 18 anos, atribuem a ele certos quesitos 
como bondade, inteligência e as condições de sua morte. “ uma cruel enfermidade, la 
tuberculosis, que em esa época hacía estragos, obligó su traslado a Italia, donde estuvo 
atendendo su salud física al mismo tempo que se preparaba em orden religioso católico.Su 
devoción crecía y su salud decaía, hasta que em 1905 em 11 de mayo, muere.”. Em 1945, se 
inician las gestiones para que Ceferino sea beatificado, teniendo em cuenta el movimento popular 
de fe que o acompañaba desde su muerte. Félix Coluccio, 1995,p.33-34. 

24 Malena Segura Contrera é doutora em Comunicação e Semiótica pela PUC-SP, pós- doutora 

em Comunicação pela UFRJ e Professora titular do Programa de Mestrado e Doutorado em 
Comunicação e Cultura Midiática da Universidade Paulista. Líder do Grupo de Pesquisa em 
Mídia e Estudos do Imaginário (UNIP), autora de vários artigos em coletâneas e periódicos 
científicos nacionais e internacionais. 



54 
 

 

 
 

contaminação, entre esferas do religioso e a midiática. Os meios de 

comunicação se apropriam dos elementos do ritual religioso, submetendo-os a 

uma estética própria. Nesse sentido, Contrera  (2010) considera que o universo 

midiático contemporâneo constrói seu imaginário, reapresentando, recontando e 

ressignificando os mitos originais que habitam o inconsciente coletivo, mas de 

forma deturpada, distorcida e cada vez menos fiéis aos arquétipos originais. Para 

reafirmar a presença de uma população de afrodescendentes e legitimar a 

prática da Umbanda, os umbandistas argentinos empreenderam estratégias 

midiáticas, a fim de reforçar e socializar a religião, realizando, para tanto, eventos 

públicos e apresentações em programas de rádio e televisão a cabo, palestras, 

encontros com jornalistas de Revistas e jornais, além de representantes  dos 

governos estaduais e municipais. A herança e a cultura negra, para ter sucesso, 

necessita ser reivindicada por representantes da comunidade negra, afirmam 

seus defensores. 

 No Uruguai, o movimento negro existe desde os anos de 1920, de acordo 

com o historiador e novelista afrodescendente Jorge Chagas. Para ele, o estudo 

da problemática sobre racismo e discriminação racial é fruto de um grupo de 

intelectuais negros. Aqui vale destacar uma das figuras mais destacadas, o 

advogado Salvador Betervide (um dos primeiros juristas negros do país e 

fundador do Partido Autóctono Negro), entre outros representantes. Em 1941, 

seria fundada a Associação Civil e Social Uruguai Negro (ACSUN), que buscou 

criar e transmitir valores para superação social e defender a cultura advinda da 

África, além dos direitos da expressão religiosa. 

 Atribui-se ao Uruguai, embora com oposições, o Candombe, música e 

cultura próprias dos negros de Montevidéu e posterior implicação no carnaval. 

Uma das maiores representações da Umbanda, no Uruguai, na órbita do 

profano, é o carnaval e, no âmbito religioso, é a presença da estátua, na praia 

Ramírez, de Iemanjá, cuja celebração se dá no mês de janeiro.25 

 
25 Ao Brasil, trazida pelos povos ioruba, em fins do século XVIII, ela é a divindade das águas, 

associada à fertilidade feminina, à maternidade e ao processo de criação do mundo e da 
continuidade da vida. Seu culto original se associa ao plantio e colheita dos inhames e dos 
peixes, de onde deriva seu nome YEMOJÁ (YEYE OMO EJÁ), mãe dos filhos peixes, divindade 
regente da pesca. Na África, seu culto é realizado às margens do rio Ogum em Abeocutá e no 



55 
 

 

 
 

     Temos que enfatizar que o Uruguai, de acordo com estudo divulgado pelo 

Instituto norte-americano Pew Research Center em 2013, destaca-se dos 

demais vizinhos, por ser o menos religioso. O estudo revelou que 37% dos 

uruguaios dizem que não têm nenhuma religião, que são ateus ou agnósticos. 

Em abril de 2011, dados estatísticos apontavam 78% de Cristãos, 67,4% de 

Católicos, 1,1% de Ortodoxos, 9,5% de Protestantes, 20,8% de Ateus ou 

Agnósticos e 1,2% de outras religiões. A Federação Afro-Umbanda teve seu 

Estatuto concedido legalmente em 2000. 

 O Jornal El País, em pesquisa realizada em 02-01-19, menciona que o 

Informe de Religiosidade, referente ao Uruguai, apresentado em 2017, apontou 

que alguns grupos minoritários (entre eles os umbandistas) assinalavam que o 

governo teria dado mais atenção a alguns grupos religiosos, em particular, 

cristãos, judeus, do que a eles.  

 Por outro lado, as disposições legais acerca da liberdade religiosa e sua 

aplicação efetiva são apresentadas pelo Estado Uruguaio. Entre outras 

disposições, constam: o fato de todas as religiões serem livres, ainda que o 

Estado não apoie nenhuma; os locais de cultos estão isentos de impostos; a 

discriminação, por motivos religiosos é proibida; o abuso de minorias religiosas, 

étnicas e outras é considerado crime; não é permitida a educação religiosa nas 

escolas estatais; os dias sagrados cristãos são considerados feriados públicos; 

os estudantes das minorias e trabalhadores têm direito à dispensa nos dias de 

suas observâncias religiosas. 

 O cumprimento das disposições é monitorado para que não ocorra 

discriminação. Também são organizadas campanhas para promover a inclusão 

de distintos grupos. Independentemente disso, são destacados alguns 

 
Brasil, no Uruguai e Argentina, transferiu-se para o mar. Na África o mar era reino mítico de 
Olocum, divindade considerada pai ou mãe de Iemanjá. Com o surgimento da Umbanda, seu 
papel tem sido reforçado, como mãe associada a Nossa Senhora. Vários mitos estão associados 
a ela, muitos deles ressignificados. Nas praias do Uruguai e Argentina, encontramos sua estátua 
erguida por iniciativa das Federações de Umbanda e Candomblé e o apoio do Poder Público 
local, ou melhor dizendo, a sua autorização. Em Brasília, a festa ocorre junto ao lago Paranoá. 
Em 1939, com a música “Promessa de Pescador”, o cantor brasileiro Dorival Caymmi faz 
referência a ela, como Rainha do mar. (Armando Vallado, doutor em Sociologia pela 
Universidade de São Paulo, autor da obra Iemanjá a grande mãe africana do Brasil, ed. Pallas, 
2002). 



56 
 

 

 
 

episódios, como ataques a um padre católico com roubo em maio de 2014. Em 

2015, nove organizações não-governamentais pediram ao legislador que 

solicitasse aos deputados, pertencentes às Igrejas evangélicas, que retirassem 

uma declaração, comprometendo-se a respeitar a Constituição e as leis do país, 

desde que estas não entrassem em contradição com a palavra de Deus. 

 Também, em 2015, a polícia deteve uma religiosa brasileira, pois sua 

presença perturbava os residentes da cidade de Rivera. Foi libertada quando 

sua identidade e a razão de sua presença no Uruguai foram confirmadas. A irmã 

criou tensões, mas pretendia instalar uma escola para crianças desfavorecidas, 

e o bispo local discordava, pois, a presença da ordem não se adequava ao plano 

pastoral diocesano. 

 Em 2016, uma nova polêmica, agora relacionada à emissão de uma 

proposta de estatuto enviado à Câmara municipal de Montevidéu pela Igreja 

Católica para a construção de uma estátua da Virgem Maria, próxima a uma área 

de passeio da capital. Já existiam as imagens de Iemanjá (que a notícia 

divulgava como deusa africana) e de Confúcio, assim como uma peça dedicada 

ao primeiro rabino asquenaze, Jaime Spector.  

          Ocorreram debates a favor e contra a solicitação. Acerca da questão de 

culto ou espetáculo em termos de religião, nos reportamos a Alberto Klein, 

quando afirma que “todo culto e toda missão são, antes de mais nada, 

espetáculos” (KLEIN, p. 142)26. Mas, dentre outras coisas, enquanto culto27 que 

 
26 Embora Alberto Klein (Alberto Carlos Augusto Klein) enfatize em seu artigo “CULTO, IMAGEM 

E MÍDIA” que o espaço e o tempo da religiosidade contemporânea, estão associando o papel da 
religião apresentado pela mídia televisiva e os Programas religiosos, representando espetáculos 
e a apreensão pelos sentidos do corpo, nos apoiamos em alguns dos seus argumentos para 
estabelecer analogias quanto à representação acerca da Umbanda, em nosso caso referente  à  
mídia impressa, como foco principal  para mostrar o apagamento do elemento negro, nos países 
do Prata. Ao mesmo tempo, observamos uma estigmatização dupla relativa também à Umbanda. 
O principal aspecto abordado por Klein e que permite o aporte em nosso estudo, é quando se 
refere ao sagrado que, segundo ele, sempre demonstrou preferências a determinados sentidos 

do corpo em detrimento de outros, implicando o ritual em um envolvimento sensorial , o que nos 

permite  estabelecer a comparação com os preceitos e Cânones do ritual dos cultos afros , para 
nós, assim se apresenta também  a Umbanda. O Professor Alberto Klein, da Universidade de 
Londrina (UEL), em Palestra ministrada, abordou o tema “o invisível na comunicação”, 
relacionando o tema ao trabalho da imagem jornalística e o ambiente do consumo. A imagem 
midiática está totalmente envolvida neste ambiente. A produção de imagens em excesso 
banaliza o real significado. (abril de 2017, USC). 
27 As formas como os cultos religiosos são apresentados, configuram-se muitas vezes em 

espetáculos, dependendo da religião, como a IURD (Igreja Universal do Reino de Deus), a 
maneira de expressar a religiosidade chega a cenas que se assemelham a espetacularização, 



57 
 

 

 
 

nos atende em termos de complementariedade acerca da nossa problemática, 

sobre a intolerância ou discriminação da Umbanda, podemos observar nas 

matérias pesquisadas e, aí, o problema se amplia a outras religiões. 

 No mesmo ano de 2016, na cidade de Paysandu, um convertido ao 

Islamismo, matou um comerciante judeu, alegando que o havia feito porque a 

religião lhe havia dito que matasse um judeu. Mas, em nome da representação 

africana, a obra do pintor uruguaio Pedro Figari (1861-1938) denominada 

Candombe (1922-1930), representa Rei e Rainha das salas de Nação- modelos 

de indumentária dos gramilleros e mamas viejas. Aparecem, ainda, o Brujo, no 

desfile de llamadas na Ong Mundo afro e Orixás, na comparsa Sinfonia de 

Ansina, em homenagem ao ano de Xangô. Porta estandartes das comparsas La 

Magia e Elegua em San Baltazar28.  

 

Figura 8 – O candombe (Obra de Pedro Figari, 1930) 

 
chamando a atenção dos presentes como se fossem expressões de Fé. Nos rituais da Umbanda, 
também ocorrem cenas de incorporações e representações por intermédio dos Orixás que 
chamam a atenção  dos frequentadores dos terreiros. 
28 A Festa de San Baltazar é realizada na Província de Corrientes (distante cerca de 1000 Km 

de Buenos Aires), comemorada para homenagear o Rei da Arábia que personifica no Mundo 
Ocidental: a história dos três reis magos, quando do nascimento de Jesus. Ela é festejada no dia 
seis de janeiro (dia de Reis na liturgia cristã). Aí é tocada a música popular Chamamé, do 
candombe. Consideram San Baltazar um santo candombeiro. Tocam tambores e entram nas 
casas para homenagear os santuários particulares, além de Gauchito Gil (devoto do santo 
negro), a virgem de Itatí e a Santa Morte. A festa existe desde 1994, no bairro Camba Cuá, o 
legar era um terreno insalubre, com riachos e área inundável. (matéria do Jornal El País, 08 de 
janeiro de 2017) 



58 
 

 

 
 

 

Fonte: <https://masp.org.br/acervo/obra/candombe> Acesso: 26 out. 2019. 

 

       Em 2016, a Câmara dos deputados aprovou o Projeto contra a discriminação 

racial, reservando cotas em postos de trabalho e bolsas de estudo, 8% de vagas 

a cargos públicos aos afrodescendentes. Hoje, eles representam cerca de 8% 

da população. 

          De acordo com citação de Pernambuco Nogueira, mencionado por Oro  

(2002), o Templo Rainha de Yemanjá Fraternidade Ubirajara, fundado por 

Astrogildo de Oliveira no Rio Grande do Sul, apresentava uma peculiaridade 

(...) a de ter sido construído, nos fundos, uma miniatura de todos os 
reinos em que se efetuavam os rituais, inclusive uma calunga 
(cemitério) para ali realizar os trabalhos, sem sair do local do Templo, 
preocupados com deturpações já existentes (ORO, 2002). 

    Afirma ainda Ari Oro (2002, p. 23) que esses Templos já não existem, uma 

vez que essa linha não é mais cultuada. Vale lembrar a era das Yaras, que se 



59 
 

 

 
 

apresentavam, arrastando-se no chão, como fariam as sereias. Elas faziam “a 

limpeza do templo”(no sentido de purificação), utilizando-se de água. Também 

era cultuada a linha do oriente, quase inexistente. Eram entidades tidas como 

bondosas, evoluídas, com boas vibrações.  

 O uso da Internet também contribuiu para o estabelecimento de contatos 

religiosos diferentes. Existem os fotoblogs, que apresentam cerimônias no Rio 

Grande do Sul. A Quimbanda e o Batuque, nos países platinos, divulgam as 

festas, como a de Iemanjá e comentários sobre cultos. Entretanto, como ocorre 

no Brasil, o que se mais destaca, nos meios de comunicação, são os programas 

da IURD29. No entanto, a respeito desses eventos, não ocorrem críticas ou 

ofensas por parte dos meios de comunicação, no tocante aos seus 

procedimentos, que incluem práticas de exorcizações, curandeísmo, bendições, 

descarrego, práticas semelhantes aos cultos afros e da Umbanda, sem serem 

alvos de discriminação.  

  As religiões lidam com a parte sensorial, visual e, para tanto, a sua 

plataforma de expressão constitui-se no corpo. Como afirma Miklos (2012), “a 

experiência religiosa, vivenciada nos rituais, visa à transcendência, com uma 

experiência da imanência, em uma realidade espaço-temporal específica 

(MIKLOS, 2012, p. 67).  

 Assim, entendemos o que ocorre nos cultos afros e na religião Umbanda. 

Na sua maior parte, visa à transcendência e a sua plataforma é o corpo. Os 

rituais contemplam ações simbólicas, pois eles têm um valor comunicativo.  

 No entanto, as religiões afro-brasileiras tiveram uma oficialização em 

Porto Alegre, desde o ano de 1996, quando é comemorada a Semana da 

Umbanda e dos cultos Afro-Brasileiros, com palestras e rituais, celebrados no 

 
29  IURD, sigla pela qual é conhecida a Igreja Universal do Reino de Deus, foi fundada em 09 de 

julho de 1977, na cidade do Rio de Janeiro, pelo seu líder o Bispo Edir Macedo, juntamente com 
Romildo Ribeiro Soares (R. R. Soares), seu cunhado. Ambos tiveram um desafeto e seguiram 
caminhos diferentes. A IURD concentrou-se, inicialmente, nas regiões metropolitanas do Rio de 
Janeiro, São Paulo e Salvador, expandindo-se mais tarde. Hoje (2018) ela se encontra em 200 
países. No Rio de Janeiro, a Igreja controla um partido, o Ministério da Indústria, um grupo de 
comunicação e tem até uma equipe de defesa, como um mini exército. (citado por Moreira, 2017). 
Em 1989, a IURD adquiriu a Rede Record de televisão, pela soma de 45 milhões de dólares, 
tornando-se a religião responsável pelo investimento mais audacioso da mídia no Brasil (Klein, 
2006, p.156) citado por Barbosa; Ramirez (2018). 



60 
 

 

 
 

Parque da Harmonia no centro da cidade. Geralmente, ocorrem no mês de 

novembro, em apoio ao Dia Nacional da Consciência Negra, com sessão de 

Batuque. O público é composto por simpatizantes e constitui-se, em geral, por 

autoridades civis. (ORO, 2002, p. 12). Outra atividade é a Festa de Oxum, que 

ocorre em 8 de dezembro, na praia de Itapema, frente à estátua da entidade, às 

margens do Rio Guaíba. O Conselho Superior da Umbanda e dos Cultos Afro- 

Brasileiros, Afrobrás  e Aliança Umbandista e Africanista do Estado, em parceria 

com secretarias Estadual e Municipal do Meio Ambiente, editaram um caderno 

de orientação sobre procedimentos em relação aos cultos e trabalhos religiosos 

no meio ambiente, no que diz respeito à disposição das oferendas. 

 Maggie (1992), sobre as oferendas, afirma que é nos rituais privados que 

se processa a magia, nos despachos30. Èmile Durkheim (1968), por sua vez, 

estabelece diferenças entre Magia e Religião, a religião tem caráter coletivo; a 

magia se esconde do coletivo e do público, reservando-se a espaços mais 

individuais e privados.  

 

1.3 O lado comercial e complementar dos serviços religiosos 

 A cultura advinda da África, os cultos e práticas religiosas mesclaram 

corpo e alma como formas de sobrevivência. Entretanto, para essa força 

acontecer, desde o período da escravidão, eram integradas as manifestações do 

profano, com danças, batuques, os sons que dissimulavam o que era sagrado, 

aos olhos dos senhores de engenho e os habitantes da casa grande. Tudo 

acontecia, como se fosse uma representação folclórica, ao som das vozes 

aprisionadas e do toque dos tambores.  

 Nesse contexto de adversidades e experiências de situações de 

sofrimento, constrangimentos e temores, nasceu o apego às reminiscências 

religiosas da África. Assim ocorreu também com os rituais e crenças dos 

discriminados indígenas, suas crenças na natureza, personificada e cultos pelos 

 
30  Yvonne Maggie fala em despachos, referindo-se às oferendas que são feitas para os Orixás. 

A vida no Santo (na Umbanda) a magia transborda os limites espaciais do terreiro ou do Templo 
(como se referem nos países do Prata), os rituais podem se realizar em lugares públicos. A obra 
de Yvonne Maggie , Medo de Feitiço, recebeu em 1991, o Prêmio Arquivo Nacional de Pesquisa, 
órgão do Ministério da Justiça, RJ, 1992. 



61 
 

 

 
 

caboclos. Enfim, a Umbanda e outros rituais de ascendência africana, estão 

associados diretamente à escravidão negra e aos povos da floresta, o que, 

muitas vezes, causa repulsa por parte de pessoas leigas, pelos tipos de rituais 

realizados.  

 A repulsa advém do fato de associarem os rituais aos malefícios e práticas 

de magia, bruxaria, fetichismo, ou seja, procedimentos interpretados como ruins, 

pelo imaginário popular, muitas vezes reforçados pelas matérias publicadas. 

Assim sendo, para que a “limpeza do corpo” e “alívio da alma” ocorram, são 

necessários certos elementos e procedimentos solicitados pelos Orixás aos seus 

guias espirituais (incorporados pelos médiuns e auxiliados pelos cambones). Os 

regentes da casa recepcionam as pessoas (são chamados de Pai e Mãe), eles 

incorporam os Orixás para abertura de gira e, em cada casa, a organização 

difere.  

  Na Argentina e Uruguai, bem como no Brasil, a família, criada em torno 

de um pai ou mãe de santo em um terreiro, é a principal unidade das religiões 

afro-brasileiras. Forma-se uma linhagem religiosa, que pode ser transnacional. 

(LIMA, 1977, comentado por  FLIGERIO, 2013, p. 40).31 

 As solicitações para os rituais são variadas e dependem do problema a 

ser resolvido. As oferendas são feitas com flores, velas, perfume, bebida, 

charuto, cigarro, entre outros e têm que ser adquiridas no comércio, 

genericamente chamadas de Casas de Umbanda. No Brasil, elas disponibilizam 

os acessórios para os rituais, as guias usadas pelos médiuns, os incensos, as 

velas, os alguidares, ervas para banhos. Já nos países do Prata, elas se 

encontram em várias partes, e são encontradas em bairros e ruas comerciais 

junto à venda de implementos de informática, equipamentos para segurança, 

instalação de TV , entre outros serviços do gênero. 

      Como apresenta Oro (1999), esses bens físicos, necessários para a prática 

religiosa, também tornaram-se internacionalizados via Brasil. Inicialmente 

levados em malas, o aumento da demanda exigiu a instalação de lojas nos 

 
31 Na Argentina e no Uruguai, os praticantes usam também as expressões pai e mãe mas, 

quando se referem aos seus descendentes religiosos, usam o termo hijos de santo. Aos avós 
religiosos (abuelo y abuela) e nietos de santo. 



62 
 

 

 
 

respectivos países, movimentando, dessa forma, o comércio de artigos 

religiosos. Os produtos eram vendidos a partir do Rio grande do Sul e depois 

empresários Argentinos e Uruguaios passaram a produzi-los.  

 Entretanto, nem todos os produtos são encontrados e há obstáculo por 

parte da Aduana (alfândega) de ambos os países na sua importação, no caso de 

ervas, por exemplo. Afinal, o capitalismo caminha concomitantemente à prática 

da religião e, sem o comércio de produtos para os rituais, eles não aconteceriam. 

 A Umbanda, constitui-se enquanto prática religiosa, em algo peculiar, uma 

vez que integra mediunidade, xamanismo, sacerdócio, magia, feitiçaria, bruxaria, 

com a incorporação de Pajés, de Caboclos, Exus e demais entidades que riscam 

pontos, acendem velas, fumam charutos, ingerem bebidas. Nesse sentido, vale 

lembrar as palavras do cientista da religião Alexandre Comino, quando afirma “a 

Umbanda é uma religião mediúnica, mágica, natural e xamânica”. Assim como 

nos rituais cristãos, como os católicos, por exemplo, na missa ou nos judeus, 

certos implementos são necessários para que sejam realizados. Além do mais, 

na Umbanda existem os elementos complementares aos mesmos, embora 

distintos muitas vezes. 

 Cada Orixá tem uma certa afinidade com setores da vida humana,  

preocupam-se com aspectos amorosos, de saúde, de trabalho, são ocorrências 

do cotidiano humano. Desse modo, temos algumas especificidades e em 

decorrência dessas atuações estão as entregas ou oferendas, como 

discriminamos: 

 I - Para abrir Caminhos= Ogum -  o senhor das guerras e dos caminhos; 

 Suas oferendas: inhame assado; regado com mel de abelhas; 

 O seu símbolo: espada. 

  II - Para curar doenças= Ossaim -  conhecedor de ervas e do seu poder, ele 

é médico e com suas folhas deve ajudar a curar as doenças; 

Oferendas: amendoim torrado com fumo de rolo; 

Símbolo: cachimbo. 



63 
 

 

 
 

III - Para ajudar em problemas amorosos - Exu e Pomba gira; 

Oferenda: farofa de dendê com bife acebolado; 

Símbolo: tridente. 

III - Para atrair dinheiro e fartura - Oxóssi   

 Oferenda: milho vermelho com lascas de coco; 

Símbolo  é o arco e flecha.     

IV - Para  obter  riqueza  = Oxumaré (Orixá do movimento e da riqueza); 

Símbolo: cobra. 

V -  Realização de Projetos = Obá (guerreira e forte); 

Oferenda: miúdos de galinha no dendê; 

Símbolo: escudo 

VI - Na hora de Provas e Concursos= Nanã  (senhora da sabedoria); 

 Oferenda: folha de taioba refogada no dendê; 

Símbolo: vassoura. 

VII - Causas da Justiça = Xangô (Orixá rei, senhor do trovão e da Justiça); 

Oferenda: quiabo com camarão no dendê; 

Símbolo: machado de duas lâminas. 

VIII - Proteção das crianças = Ibejis (orixá protetor de gêmeos, cultuado como 

entidade infantil; 

Oferenda: caruru (quiabo cortado em miúdos com camarão e cebola no dendê; 

Símbolo: casal de crianças (chamados de Cosme e Damião). 

XIX - Controlar paixões = Iansã Senhora dos ventos, tempestades e das 

paixões); 

Oferenda: acarajé; 



64 
 

 

 
 

Símbolo: adaga 

X - Trazer equilíbrio = Oxalá ou Oxalufan (Sr. da criação e das regras morais                    

e   Éticas – Oxalufan é o Oxalá idoso); 

 Oferenda: canjica cozida regada com mel; 

 Símbolo: cajado com uma pomba. 

XI - Proteção para os olhos: Ewá (senhora dos astros e protetora da visão); 

Oferenda: inhame amassado com mel; 

 Símbolo : espada pequena 

XII - Ter mais entusiasmo = Oxaguian (Oxalá jovem e guerreiro); 

Oferenda: bolas de inhame regadas com mel; 

Símbolo: pilão; 

XIII - Harmonia Familiar = Iemanjá (protetora da família); 

Oferenda: arroz com mel de abelhas; 

Símbolo: peixe. 

XIV - Contra doenças contagiosas = Omulu ou Abaluaiê (Omulu é o Abaluaiê   

idoso); 

Oferenda: pipoca estourada na areia; 

Símbolo: xaxará (cajado de palha). 

XV – Felicidade no amor -  OXUM (fertilidade, protetora das crianças e do 

amor); 

Oferenda: feijão fradinho com ovos cozido; 

Símbolo : espelho. 

Figura 9 – Ritual de entrega 



65 
 

 

 
 

 

Fonte: <https://www.megacurioso.com.br/religiao/100053-veja-9-classes-de-feiticeiros-que-
existem-pelo-mundo-em-acao.htm>. Acesso em: 26 out. 2019. 

              Assim, em termos comerciais, as oferendas requerem implementos 

para os rituais. Cada “nação africana” (grupo tribal), era dotado de religião 

própria, com nomes próprios para seus panteões de divindades. A diáspora 

forçada dos povos ou etnias africanos, como afirma Saraceni (2009), mais do 

que espalhar no mundo uma cultura e um modo de vida diferenciado, semeou 

religiões milenares baseadas em clãs ou raças. Ele complementa ainda: 

A Umbanda nasceu com uma proposta de incorporar os fragmentos 
dos antiquíssimos. Cultos de Nação e transformá-los nas bases da 
nova religião. Se esses fragmentos serviram inicialmente, mais adiante 
se voltaram contra os Umbandistas, porque, se já não bastassem as 
críticas espíritas (baixo espiritismo) e as cristãs (paganismo e 
animismo), ainda vieram as de praticantes dos tradicionais Cultos de 
Nação, que não aceitavam quando alguém se apresentava como 
umbandista ou seguidor da nova religião dos Orixás. (SARACENI, 
2009). 

 A manipulação de ervas, chás, banhos e defumação na Umbanda seriam 

formas, como diz Alexandre Cumino (2017), de uma feitiçaria moderna. Para ele, 

a Umbanda reúne mediunidade, xamanismo, sacerdócio, magia, feitiçaria e 

bruxaria voltados para o bem. Através da incorporação do médium, podemos 

encontrar o espírito e um recurso de um Xamã, de um Mago, um Feiticeiro ou 

https://www.megacurioso.com.br/religiao/100053-veja-9-classes-de-feiticeiros-que-existem-pelo-mundo-em-acao.htm
https://www.megacurioso.com.br/religiao/100053-veja-9-classes-de-feiticeiros-que-existem-pelo-mundo-em-acao.htm


66 
 

 

 
 

um Bruxo. Os Caboclos, que derivam de índios, podem praticar xamanismo ou 

magia, quando riscam um ponto, por exemplo.  

 A Umbanda é, portanto, uma religião que acredita na reencarnação, como 

apresentado por Allan Kardec, quando escreve em seu Livro dos Espíritos, que 

esse processo de reencarnar deve permitir a evolução contínua dos espíritos. A 

incorporação na Umbanda constitui-se em uma forma de permitir que os espíritos 

busquem a luz em benefício de outrem. A incorporação consiste em um episódio 

telepático, uma vez que se estabelece um contato entre a mente de um médium 

e a mente do espírito, caracterizando uma psicofonia. O médium se prepara para 

incorporação, com resguardo, banho de descarrego, defumação da casa, 

firmamento de velas, de pontos riscados no piso, pontos cantados e a firmeza 

dos atabaques. Trata-se de algo complexo que remete ao imaginário e, acima 

de tudo, à crença, à Fé. Mas também está relacionado à parte comercial e custos 

operacionais para aquisição dos acessórios necessários para a realização dos 

rituais e das entregas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 2  - O IMAGINÁRIO, RITUAIS E SEUS PERSONAGENS NA VISÃO 

SIMBÓLICA 

 



67 
 

 

 
 

 Ao falarmos sobre Teoria do Imaginário, temos que nos reportar a Gilbert 

Durand, apoiando-se nas ideias propostas por Gaston Bachelard, Mircea Eliade, 

Henry Corbin e Edgard Morin, quando abordam  questões de método em 

Ciências Humanas. Durant aponta o imaginário como essência do espírito e  fala  

também sobre imaginação simbólica. 

 Encontramos, ainda, textos que apontam o imaginário social, a criação de 

significações imaginárias sociais e de imagens ou figuras que as suportam, 

mencionadas por Castoriadis (1982, p. 171). O imaginário, para ele, está na raiz 

da alienação, além da criação da história. Nessa esteira, são a história e a 

sociedade polos de criação originária já que, na sociedade, há espaço para 

invenções que passam pelo imaginário, enquanto produtor de sentidos e de 

imagens significantes. O imaginário firma-se, então como potência instauradora 

(DURAND, 1998). 

 Contudo, o imaginário não pode ser captado diretamente, pois trata-se de 

um recurso metodológico que utilizamos para pesquisa, mediante a utilização de 

códigos linguísticos, os mesmos utilizados para cada uma das religiões. Por isso 

mesmo, pensamos em adotá-los para expressar a religião Umbanda. As 

imagens, na Umbanda, são representadas pelo corpo quando da incorporação, 

suas manifestações e a linguagem oral.   

 Na obra Mediosfera - meios, imaginário e desencantamento do mundo 

Malena Contrera escreve: 

Por todo lado percebe-se a urgência de estratégias   comunicativas e 
imaginárias que favoreçam os diálogos em torno das desigualdades 
culturais, religiosas, ideológicas, econômicas, frente à onda de 
xenofobia e intolerância de todo  tipo que convulsiona o mundo, que 
mobiliza os ódios de fronteira.  Já  para  C. G. Jung (1986, p. 73), todas 
as vezes que nos deparamos com formas de apreensão que se 
repetem de maneira uniforme e regular, temos diante de nós um 
Arquétipo , quer reconheçamos ou não o seu caráter mitológico 
(CONTRERA, 2017, p. 18). 

 

 Mas, nas manifestações das entidades na Umbanda, o corpo é a imagem, 

assim que ele atua e o imaginário apreende as colocações feitas pelas  

entidades. Mas o que é a imagem?  



68 
 

 

 
 

Imagem não se refere apenas à imagem visual, e também não há nada 
de estático nas imagens...As imagens de todas modalidades “retratam” 
processos e entidades de todos os  tipos, concretos e abstratos. As 
“imagens” também “retratam” as propriedades físicas das entidades e 
às vezes de modo preciso ou impreciso, as relações espaciais e 
temporais entre entidades, bem como as ações destas. (DAMASIO, 
2000, p. 402-403 comentado por CONTRERA, 2017, p. 21-22.) 

     

Nossa proposta de análise fundamentou-se no tema religiosidade, 

comunicação e o imaginário, um pensar midiático e comunicacional associado à 

intolerância demonstrada acerca das práticas religiosas advindas das matrizes 

africanas – no caso da Umbanda, assim como das crenças indígenas (os 

caboclos). Em verdade, como afirma SILVA (2018), existe um problema de 

assimilação de valores culturais africanos que sofrem rebaixamento de sua 

potência quando os vinculamos ao imaginário. Falar em kardecismo, no que se 

refere ao contato com o espiritual, significa, para alguns, ter um status maior em 

termos religiosos. Ao contrário da interpretação dada a quem pratica a Umbanda 

e cultos afros, ocorre o rebaixamento mencionado por Silva (2018). 

 O contato com o além permite, segundo as crenças, a evolução espiritual, 

fala-se em complexidade, a busca da compreensão para os desígnios da vida e 

o mistério da morte. Todo o conjunto de crenças, misticismo, simbolismo e busca 

em nome da fé pela transcendência, assim como a ideia de sagrado e profano, 

nos conduzem à colocação de Norval Baitello Jr, quando menciona Flusser e a 

riqueza de sua obra em termos comunicacionais. Esta traz uma reflexão e 

fundamentos multidisciplinares para objetos, os quais denomina de 

tecnoimagens. Fazendo um estudo sobre mitos antigos e modernos, Baitello, um 

pensador complexo e pioneiro em suas reflexões, estabelece a relação entre 

mito, religiosidade e comunicação (BAITELLO, 2012). Ainda em relação a mito, 

religiosidade e comunicação, o autor aponta Harry Pross como pioneiro na 

proposição de uma teoria da mídia, na década de 1970. 

 Em matéria publicada em 2018, pela Revista Superinteressante, é 

apresentada toda uma mitologia relacionada aos rituais africanos. Segundo a 

mitologia ioruba, no início dos tempos, havia dois Mundos: Orum, espaço 

sagrado dos orixás, e Ayê, que seria do mens, feito apenas de caos e água. Por 

ordem de Olorum, o Deus supremo, o orixá Oduduá veio à Terra trazendo uma 



69 
 

 

 
 

cabaça com ingredientes especiais. Entre eles, havia a terra escura, que jogaria 

sobre o oceano para garantir morada e para morada e sustento aos homens. 

 Assim, vemos que a busca pela transcendência constitui-se em uma 

manifestação em relação ao sagrado que compõe o ritual religioso. Quanto a 

esses rituais, podemos dizer que são característicos de quase todas as 

sociedades, das mais antigas às atuais, pois são carregados de valores 

simbólicos, de ações, de termos de linguagens específicas envolvendo símbolos, 

manifestações corporais, em seus rituais, de acordo com o tempo e o espaço.  

 No caso específico da Umbanda e de outros rituais praticados nas 

religiões derivadas da africanidade e de elementos dos povos indígenas, nos 

recordamos de (SODRÉ, 2000, p. 178), uma vez que este afirma que o corpo 

transfigura o lugar de representações rituais, elemento importante para 

compreendermos a relação intrínseca que existe entre os homens e os deuses. 

 Acerca da diáspora empreendida pelos escravos (bantos, iorubas ou 

nagôs) para as Américas, Sodré (2000) refere-se a um diferencial quanto às 

manifestações de suas crenças, uma vez o paradigma africano demonstrado 

pelo posicionamento do corpo em primeiro plano de suas cosmovisões 

corresponde a um simbolismo coletivo, que se expressa sobre formas de gestos, 

de posturas, reflexões micro-corporais, entre outras formas perceptivas. 

(SODRÉ, 2000). 

 Falamos a respeito do uso de terminologia diabólica para expressar os 

rituais da Umbanda. Entretanto, quando mencionamos o imaginário e os 

personagens nesse contexto, remontamos a períodos históricos remotos, como 

quando povos filisteus, egípcios, assírios, caldeus, hititas, gregos e romanos 

disputavam entre si territórios, poder político, controle territorial e suas 

divindades foram então descritas como seres infernais. Mais tarde, no imaginário 

judaico e no cristão, essas divindades foram descritas como “demônios” que 

devoravam as pessoas, ou as atormentavam, com espectros assustadores, que 

atuavam, principalmente, naqueles que não seguissem os dogmas daquelas 

determinadas religiões, inclusive na crença judaico-cristã (SARACENI, 2017). 



70 
 

 

 
 

 Porém, no Universo dos Orixás, a religião é descrita como decorrente  do 

Divino Criador Olorum e não há esse inferno descrito nas outras religiões. 

Existem sim, como aponta Saraceni, 2017, polos negativos das irradiações 

divinas, com regressões espirituais e punições, dependendo das ações que 

cometeram (como suicidas ou aqueles que desvirtuaram da religião).  

  Como vimos anteriormente, encontramos nas palavras de Alberto Klein 

(2006) uma lógica com nosso objeto de estudo, quando analisa as Imagens de 

Culto e Imagens de Mídia-interferências midiáticas no cenário religioso. O autor 

afirma que “todo culto e toda missão são, antes de mais nada, espetáculos”, 

referindo-se àqueles apresentados pela TV, transformando o fiel em consumidor 

de um espetáculo. Há uma visibilidade que enaltece o conteúdo apresentado, 

como os cultos da IURD e outros observados no catolicismo. Nos referimos a 

esses episódios, pelo fato de que, na Umbanda e outros cultos afros, o 

“espetáculo” é presenciado ao vivo. Por isso mesmo, o que são divulgados são 

fatos que decorrem dessas manifestações. Mas o sagrado se manifesta pelos 

sentidos do corpo. 

 Ao verificarmos a contribuição da comunidade negra, ressaltamos o 

caráter histórico na formação do Brasil, no período escravocrata, na produção 

econômica, aspectos culturais, em movimentos armados como na Guerra do 

Paraguai, assim como o fizeram na Argentina e no Uruguai.  

 Por outro lado, existe o reconhecimento, inclusive no âmbito acadêmico, 

que à discriminação racial agrega-se a intolerância religiosa, como viemos 

demonstrar em matérias e episódios publicados e apresentados pelos meios de 

comunicação. 

 De acordo com as palavras de Prandi (2003), as religiões afro-brasileiras 

sempre foram estigmatizadas, principalmente por lidarem com oferendas, 

sacrifícios e o “suposto domínio do mágico”, além de enfrentarem ataques e 

concorrência de grupos religiosos, como os pentecostais. Pudemos confirmar 

estas considerações em nosso trabalho, inclusive em sua expansão aos 

territórios dos países do Prata.  



71 
 

 

 
 

 É importante enfatizar que, no Brasil, o reconhecimento da contribuição 

socioeconômica e cultural do negro correu no governo Fernando Henrique 

Cardoso, admitindo que no país havia discriminação racial. A partir de 2003, o 

governo Federal passou a responder ao problema, com a criação da Secretaria 

Especial de Políticas de Promoção e Igualdade Racial (SEPPIR) e, nas palavras 

do então Presidente, podíamos ter um princípio de  processo de reparação: 

Pelo menos metade da população brasileira vem sendo prejudicada 
por essa situação: a metade negra de nosso  povo. Ela não é somente 
negra- é em sua maior parte pobre. Mais de 64% dos pobres e pelos 
menos 70% dos indigentes são negros, como também a maior parte 
dos desempregados e subempregados do país, também são negros 
(....) Essa situação injusta e cruel é produto da nossa história- da 
escravidão, que durou quatro séculos no Brasil, deixando marcas 
profundas em nosso convívio social, mas também resultado da 
ausência de políticas públicas voltadas para superá-la. O Estado 
brasileiro não deve ser neutro em relação às questões raciais 
(VISENTINI; et al. 2014, p. 196-197).   

 

2.1 A noção de diversidade cultural, a religiosidade, e a representação nos 

meios de informação  

 A noção de diversidade das culturas não deve ser concebida como algo 

imutável. As sociedades não estão isoladas e o contato com outras culturas 

ocorreu em todos os momentos históricos. Contudo, nem sempre todos os 

costumes, tradições, religiosidade, raças, grupos étnicos, foram assimilados da 

mesma maneira. 

 Em termos de religiosidade, Castoriadis, (1992, p. 30) aponta que o 

racismo hebreu foi o primeiro em termos de vestígios escritos, o que não 

significou ter sido o primeiro. Entre os povos praticantes de religiões 

monoteístas, os hebreus posicionaram-se com certa superioridade, ao 

conquistarem a Palestina (há três mil anos). Segundo Castoríadis, apesar de 

terem submetido seus habitantes, configuram-se a partir daí como o povo eleito, 

sem que houvesse esforço de conversão (Mencionado no Êxodo 23, 22-33; 33, 

11-17). 

 Também no Islamismo, a ideia de superioridade ocorreu, sobrepondo-se 

ao cristianismo, uma vez que aquele aceitava a questão de exploração e 

submissão, privação de direitos e a religião cristã não. O Hinduísmo, em si 



72 
 

 

 
 

mesmo é racista, elitista, ao aceitar o sistema de castas, rígidas e imutáveis, 

hereditárias,  alimentando massacres. 

 A intolerância configura-se, portanto, como um sentimento universal, uma 

incapacidade, como afirma Castoriadis, de se constituir a si mesmo, chegando 

ao ódio do outro. A religião fornece a representação dessa fonte e seus atributos 

garantem as significações do mundo e das coisas. Para Max Weber, essa prática 

expressa uma ideologia, um conjunto de ideias, não considerando as 

significações imaginárias religiosas. 

 Muitas vezes, a igualdade apregoada pelas religiões refere-se àquelas 

perante DEUS, ALÁ, BUDA, mas não com referência às igualdades sociais, 

raciais, políticas. Desse modo, as religiões acomodaram-se às hierarquias 

sociais e, com elas, as desigualdades. 

 Chegamos à questão da intolerância nas religiões de matrizes africanas 

e influência de crenças e personagens indígena. Resultante dessa 

heterogeneidade, a Umbanda, associada à escravidão advinda da África – lugar 

a maior influência foi ioruba, além de Fon e Bantu – levaria seus adeptos a 

praticarem seus cultos e rituais à revelia dos dogmas cristãos da época, 

evocando seus cantos do Candomblé. Com o decorrer do tempo, e com o 

sincretismo religioso de elementos do Catolicismo, Espiritismo Kardecista e do 

Candomblé, surgiria a Umbanda. 

 O termo Umbanda (ou Embanda) teve sua origem da língua quimbunda 

de Angola, seu significado é “magia”, “arte de curar”. Há uma interpretação que 

defende que o termo derivaria de um mantra na língua adâmica, cujo significado 

seria “conjunto de leis divinas” ou “Deus ao nosso lado” (MARTINS, 2007, p. 17). 

 A influência africana na Umbanda é observada no debate entre o bem e 

o mal. Os espíritos da direita são do bem e os da esquerda são interpretados 

como do mal e, assim, ocorre um embranquecimento com a chamada Umbanda 

“limpa” ou Umbanda “branca”. Dentro desse contexto, atuam os EXUS, 

mensageiros dos Orixás, entidades mais próximas dos humanos, protegendo 

suas estradas, seus caminhos.                                                                                                             



73 
 

 

 
 

 No que se refere à nossa temática, na mídia escrita observam-se matérias 

denotando o preconceito aos cultos de origem africana, com demonstrações de 

perseguições, atos de vandalismo, hostilidade e uso de termos pejorativos em 

relação aos seus praticantes. Verificamos em algumas matérias selecionadas, 

como exemplos dessas manifestações e discriminações, atitudes que não são 

recentes, as quais remontam historicamente ao período da escravidão, 

passando por momentos de restrições impostas por governos de exceção. Estas 

são complementadas na atualidade pelas ações de movimentos pentecostais, 

os quais, valendo-se de mitos e preconceitos, passam a demonizar e conduzir 

perseguições aos praticantes da Umbanda e do Candomblé entre outros cultos 

afins, como o Batuque, praticado no Rio Grande do Sul e também por grupos 

religiosos nos países do Prata. 

 Buscamos em termos comunicacionais, notadamente a imprensa escrita 

do Brasil, Uruguai e Argentina, notícias que mostrassem essa intolerância 

religiosa e atos contra seus praticantes, o que estabeleceria um parâmetro 

acerca da evolução dessas práticas, suas origens e desdobramentos. 

Complementamos nosso trabalho com bibliografias pertinentes à temática 

religiosa, mística e simbólica sobre os rituais, a transcendência e as 

possibilidades no processo de assimilação, que recaem em condição subalterna 

quanto ao vínculo com o imaginário.  

 Como afirma Silva (2018): “As referências teóricas vão corroborar para 

demonstração e o rebaixamento da potência vinculada ao imaginário, 

originalmente relacionado a esses grupos, redundando em um imaginário 

instrumental”. O campo da transcendência descrita por Eliade (1992), é 

manifestado pelas hierofanias, expressões do sagrado em distintos quadros 

sócio-históricos e culturais. Nossa proposta no presente trabalho foi verificar a 

evolução dessas práticas advindas da africanidade, suas origens, 

desdobramentos que, independentemente das manifestações as intolerâncias, 

seguem ampliando o encanto dos Orixás como manifestações de Fé. 

 Apesar da influência africana, desde o século XVI, o Candomblé e a 

Umbanda foram consolidados nos últimos 200 anos, principalmente no século 

XX, com as contribuições de Pierre Verger, etnólogo francês e babalawo, o qual 



74 
 

 

 
 

dedicou seus estudos sobre a diáspora africana e o comércio de escravos. Existe 

toda uma mitologia relacionada às divindades e seus dogmas, suas práticas, 

incorporações, tendo por fim a evolução espiritual. Há toda uma complexidade 

envolvida na prática da Umbanda, principalmente quanto aos ritos de iniciação 

e de incorporação. Após a Abolição da Escravatura e a Proclamação da 

República, houve um movimento eugenista, cuja intenção era embranquecer o 

Brasil. Nesse contexto, a cultura africana sofreu um processo de  criminalização,  

no  que se referia ao samba, a prática da capoeira, a prática religiosa, todos 

estigmatizados. Essa situação de intolerância fez com que os primeiros terreiros 

de Candomblé surgissem em Salvador, no século XIX, como centros de 

preservação da cultura africana, pois a lei proibia o exercício de religiões que 

não fossem católicas. 

 Assim sendo, as religiões de matrizes africanas seriam o principal alvo da 

intolerância não só no Brasil, mas extrapolariam fronteiras meridionais e 

seguiriam rumo aos vizinhos países e parceiros do Mercosul, a Argentina e o 

Uruguai. A mídia escrita acompanhou esses casos, como ocorreu com a 

publicação realizada pela BBC Brasil acerca da hostilidade verificada, atribuindo-

a ao racismo e discriminação, remontando-os ao período escravocrata, além da 

ação de movimentos pentecostais. Estes, por sua vez,  valendo-se de mitos e 

preconceitos, ainda demonizam e conduzem perseguições aos praticantes da 

Umbanda, Candomblé e demais rituais derivados da africanidade.  

 O mesmo fato pode ser observado em documentos postados na mídia, 

relativos às práticas religiosas, notadamente a Umbanda, na Argentina  e  no 

Uruguai, países nos quais esta prática religiosa encontra-se em posição 

crescente, ainda que sejam estigmatizadas, como práticas  “ameaçadoras”. Os 

casos se acumulam com velocidade, relativos aos ataques a praticantes de 

religiões de matrizes africanas, que são acusados de praticarem bruxaria, 

fetichismo, demonização, xamanismo e charlatanismo, entre outros termos 

pejorativos.  

 Contudo, buscamos estabelecer uma justificativa para a intolerância e a  

mitologia relacionada às divindades e seus dogmas. O contato com o além 

permite, segundo as crenças, a evolução espiritual. Fala-se em complexidade 



75 
 

 

 
 

quanto a uma prática típica desses credos que é a incorporação. Entre as 

entidades da Umbanda, uma das mais temidas e criticadas pelo senso comum 

é o Exú, que corresponde à vibração energética de um espírito que já conheceu 

as profundezas do mal e do apego à matéria e agora decidiu trabalhar para a 

luz.  Mas, muitas vezes, por desconhecimento ou preconceito, essa entidade é 

descrita como a encarnação do Diabo, ou seja, promovem uma demonização da 

entidade, entre outros equívocos de interpretação.  

 Todo esse conjunto de crenças, misticismo, simbolismo e busca em nome 

da fé pela transcendência, bem como o sagrado, nos conduzem à colocação  de 

Norval Baitello Jr, quando menciona  Flusser e a riqueza de sua obra em termos 

comunicacionais, trazendo reflexão e fundamentação multidisciplinares para 

objetos os quais denomina de tecnoimagens, com estudos sobre os mitos 

antigos e os modernos (um pensador complexo e pioneiro em suas reflexões, 

afirma Baitello (2012, IHU). Ainda nessa área, estabelece-se relação entre mito, 

religiosidade e comunicação, como aponta Harry Pross, pioneiro na proposição 

de uma teoria da mídia, década de 70. 

 Nosso trabalho, junto ao tema religiosidade e comunicação, fundamentou-

se em estabelecer a relação entre um pensar midiático e comunicacional e a 

intolerância demonstrada acerca das práticas religiosas advindas das matrizes 

africanas. Para tanto, nos detivemos em exposições realizadas por Malena 

Contrera (2018) acerca da imagem, do corpo e do imaginário, as quais nos 

remetem às representações dos rituais da Umbanda e do Candomblé. Em 

verdade, existe, como afirma Ribeiro (2018) um problema de assimilação de 

valores culturais africanos, que sofrem um rebaixamento de sua potência quando 

os vinculamos ao imaginário.  

 Assim, pode-se afirmar que os rituais são característicos de quase todas 

as sociedades, das antigas às atuais. Eles são carregados de ações e valores 

simbólicos, com linguagens específicas envolvendo signos, símbolos, 

manifestações corporais em determinado tempo e espaço. 

 No caso da Umbanda, nos reportamos à Sodré (2000, p. 178), quando 

fala sobre o corpo enquanto lugar de representações rituais, elemento 



76 
 

 

 
 

importante para compreendermos a relação intrínseca entre homens e deuses. 

Sodré (1988) comentado por Silva (2018, p. 11) coloca ainda a questão da 

territorialidade e etnocentrismo aplicados ao âmbito cultural afro-brasileiro, 

quanto à assimilação ou repulsa que ,no nosso caso,  refere-se à questão 

religiosa afro- descendente.  

 Quanto à diáspora escrava (bantos, iorubas ou nagôs) nas Américas, 

Sodré aponta a presença do paradigma africano  a partir posicionamento do 

corpo no primeiro plano de suas cosmovisões. Trata-se de um simbolismo 

coletivo, que se expressa sob formas de gestos, posturas, olhares, inflexões 

microcorporais, entre outras formas perceptivas. (SODRÉ, 2000)  

 Leonardo Boff menciona sobre o encanto dos Orixás 

Quando atinge elevado grau de complexidade a cultura encontra 
expressão artística, literária e espiritual mas, ao criar uma religião a 
partir de uma experiência profunda do mistério do mundo, ela alcança 
sua maturidade e aponta aos valores universais. É o que representa a 
Umbanda, enquanto religião, nascida das matrizes da mais genuína 
brasilidade, feita dos europeus, africanos e indígenas.                                                          
(BOFF, 2018). 

 Vivemos a era da globalização econômica, da mundialização do 

neoliberalismo exacerbado, mas como tratarmos a questão cultural, as relações 

humanas entre si e para com os deuses? A noção de diversidade das culturas 

não deve ser concebida de uma maneira estática. As sociedades nunca se 

encontram totalmente isoladas, as pessoas buscam algo identitário para se 

aproximarem e a religião é uma das vias. As religiões de matrizes originadas no 

Continente africano e postas em prática em países da América do Sul e Caribe 

– como quando ainda ocorria o comércio de escravos, - no caso do Brasil, sofreu 

maior influência dos Iorubás, Fon e Bantu.  Este convívio os levou a praticarem 

seus cultos e rituais, à revelia dos dogmas cristãos da época. Evocavam seus 

cantos do Candomblé e do sincretismo religioso de elementos do Catolicismo, 

Espiritismo (Kardecista) e, do Candomblé, surgiria a Umbanda. O som dos 

tambores era tratado como se fosse o de um ritual para uma festa, camuflando 

o louvar dos deuses. As oferendas foram adaptadas, como se fossem para aos 

santos católicos ao invés dos orixás. Cada região realizou uma adaptação. 



77 
 

 

 
 

 Como já mencionado, o termo Umbanda ou Embanda originou-se da 

língua quimbunda de Angola, seu significado é “magia” arte de curar”. Além 

disso, há uma outra interpretação, em termo derivaria de um mantra na língua 

adâmica cujo significado seria “conjunto das leis divinas” ou “Deus ao nosso 

lado”, de acordo com definições distintas. 

 EXU, na Umbanda corresponde a uma vibração energética de um espírito 

que já se apresentou para a prática do mal, com apego à matéria e, agora, 

trabalha para a luz, daí estar ligado ao pré-conceito de que atua para o mal, 

associando-o ao demônio. 

 As incompreensões vão resultar nas atitudes preconceituosas por parte 

da sociedade e dos meios midiáticos. Para tanto, é importante destacarmos a 

diferenciação entre alguns  termos que compõem o ritual da Umbanda: 

I – Sacerdote = representante da religião, ministro, oficiante, dirigente líder; 

II – Médium = intermediário entre uma realidade e outras, termo criado por Allan 

Kardec, para designar o comunicante entre os desencarnados e os encarnados; 

III – Xamã = pessoa que usa técnicas de transe e êxtase religioso, ou 

desdobramento, sai do corpo para encontrar respostas . É o principal indivíduo 

que lida com o sagrado dentro de uma certa  tradição; 

IV – Mago = Refere-se àquele que pratica magia, que é definida como uma 

ciência sagrada ou arte real; 

V – Feiticeiro = É quem trabalha executando as receitas, como um técnico. 

VI – Bruxo = Pratica bruxaria, termo usado pejorativamente, inclusive aos olhos 

das pessoas descrentes da Argentina e do Uruguai, confundindo os praticantes 

dos rituais oriundos do Brasil de ascendência africana, como sendo Bruxos. 

 Mas, voltando à Umbanda, esta trata-se realmente de uma prática 

religiosa peculiar, pois integra mediunidade, xamanismo, sacerdócio, magia, 

feitiçaria e bruxaria, com a incorporação de Pajés, de Caboclos, Exus e demais 

entidades que riscam pontos, e os interpretam. Para o cientista da religião 



78 
 

 

 
 

Alexandre Cumino, a Umbanda é uma religião mediúnica, mágica, natural e 

xamânica. 

 Desse modo, a incorporação na Umbanda é uma forma de permitir que 

os espíritos busquem a luz em benefício de outrem que precisam trabalhar, os 

chamados “cavalos”. A incorporação consiste em um processo mediúnico no 

qual um “aparelho”, um médium se comunica com um espírito trabalhador da luz. 

De fato, o que ocorre é o estabelecimento de um contato entre a mente de um 

médium  e a mente do espírito. O processo verificado é telepático, descrito como 

uma psicofonia. Existe um ritual de preparo anterior para que ocorra a 

incorporação do médium, o qual envolve resguardo, banho de descarrego, 

defumação da casa, apoio dos guardiões, firmamento de velas, pontos riscados 

no piso, pontos cantados e firmeza ao som dos  atabaques. 

 Desde sua chegada ao Brasil, os praticantes das religiões cuja matriz era 

africana foram perseguidos por expressarem a sua fé. O que podemos observar, 

ainda hoje, quando nos reportamos à mídia escrita e televisiva, são os episódios 

de intolerância que fazem parte do cotidiano em telenovelas, filmes, entre outros. 

Um exemplo recente pode ser observado quando o Padre Fábio de Melo, no 

Brasil, pede desculpas nas redes sociais por ter usado uma frase” infeliz “ contra 

“macumba”, quando em uma preleção virtual lia-se “não tenha medo de 

macumbas, você pode fazer milagres”  

 O caso teve repercussões negativas, uma vez que o deslize do padre 

resultou em uma notificação extra judicial de um advogado, representando o 

babalaô Ivanir dos Santos. Além disso, o Arcebispo Dom Orani Tempesta 

solicitou uma reparação de Fábio de Melo, que se comprometeu a visitar terreiros 

no Rio de Janeiro, na tentativa de compensar um ato de intolerância, em meio a 

uma onda de violência e estigmatização que ocorria no Rio de Janeiro e outras 

partes do país. (Revista Veja.com 10/05/2018). Esse episódio não é exclusivo, 

muito menos algo isolado, a intolerância religiosa é um ponto a mais na história 

do Brasil e foi perpetuada.  

 No texto das Nações Unidas, em matéria especial sobre a Intolerância 

contra as religiões de matrizes africanas no Brasil, em comemoração à Década 



79 
 

 

 
 

Internacional de Afrodescendentes, foi produzido um documentário pelo 

Centro de Informação da ONU para o Brasil (UNIC RIO) abordando a intolerância 

religiosa e a riqueza da cultura afrodescendente no país. 

 Destacam-se, ainda, as manifestações brasileiras e sua forte ligação com 

a África. No que concerne à religiosidade, manifestações que remontam há mais 

de 300 anos de escravidão (onde são encontrados o Catimbó, Cabula e 

principalmente o Candomblé e a Umbanda) se propagaram com mais 

intensidade, não só no Brasil, como também ultrapassaram as fronteiras 

meridionais do Brasil e se intensificaram na Argentina e no Uruguai. Observemos 

o depoimento do babalorixá Márcio de Jagun, dado ao Centro de Informação da 

ONU para o Brasil (UNIC RIO, 2015): 

Eu costumo dizer que a África e o Brasil se casaram e tiveram dois 
filhos: Candomblé e Umbanda, uma religião de matriz africana, com 
sua origem na África, sobretudo no sudoeste da África. A  Umbanda,  
uma religião brasileira e que se constituiu não só dessa matriz, mas 
como sincretismo com  o cristianismo,  e  cultos de vivência indígena.  
A Umbanda vai mais além, estabelece relações com o misticismo, 
valores ciganos, kardecistas e hinduístas. Além disso, de maneira 
pejorativa, seus praticantes são chamados de “macumbeiros.  

 Além das  práticas religiosas de matrizes africanas, também existem as 

referências culturais relativas às comidas, aos tecidos, aos costumes não 

apenas ao tempo dos escravos, mas persistem até a atualidade. Quanto a sua 

propagação aos vizinhos países, observou-se que ocorreu uma migração a partir 

do Rio Grande do Sul, o que Alejandro Fligerio denominou de  

transnacionalização dos cultos de origem africana para o Uruguai e a Argentina. 

 De acordo com Frigerio (2013), essa difusão teria acontecido por volta de 

1950 no Uruguai e 1960 na Argentina. O estudioso desse processo defende a 

transnacionalização religiosa, via migrantes argentinos e uruguaios que foram 

iniciados em Porto Alegre. Pais de santos brasileiros também deslocavam-se 

àqueles países em um processo transumante  (FRIGÉRIO,1998a, ORO, 1999). 

Os pais de Santos brasileiros eram regulares em suas idas e vindas, para 

realizarem os ritos de iniciação, favorecidos pelo câmbio, além de oferecerem 

consultas com búzios para uma clientela diversificada. 

 A situação política dos países envolvidos viria contribuir para a expansão 

das manifestações religiosas e dos templos. Foi o caso da Argentina, com o 



80 
 

 

 
 

retorno à democracia em 1983. A partir de 1984, houve inscrição de templos de 

Umbanda no Registro Nacional de Cultos. Além da Umbanda e do Batuque, 

todos os templos também praticam a Quimbanda que  rende cultos aos Exus e 

Pomba-giras. 

 Os templos praticam variações nos seus rituais, amparados pelo 

sincretismo da Umbanda, Quimbanda, com influências do Espiritismo, 

Catolicismo e do Batuque. Este último se assemelha ao Candomblé da Bahia ou 

à Santería praticada em Cuba . 

 Na Argentina, como no Sul do Brasil e no Uruguai, a maioria dos templos 

pratica as três variantes (Umbanda, Quimbanda e Batuque), pois elas constituem 

estágios diferentes do mesmo caminho religioso para praticantes. (FRIGERIO, 

1989).    

 A intolerância religiosa no Brasil, no que se refere aos rituais de origem 

africana, faz parte da história, desde a colonização e o comportamento em 

relação aos índios e, posteriormente, marcou o tratamento dispensado aos 

escravos e perpetuado com os imigrantes. Existem perseguições evidentes por 

parte dos pentecostais, em relação aos praticantes de religiões afro. A Lei Caó 

(Lei 7.716/89) considera crime a intolerância religiosa. O parágrafo VI do artigo 

5 da Constituição brasileira afirma ser inviolável a liberdade de consciência e de 

crença, sendo assegurado o livre exercício de cultos religiosos e garantida, na 

forma da lei, a proteção aos locais de culto e suas liturgias. 

 A sociedade argentina, por sua vez, tem dificuldade em compreender 

práticas das religiões de matriz africana. Desse modo, a Umbanda passou a ser 

considerada uma ameaça em função de algumas práticas de entrega e 

sacrifícios de animais, como relata Alejandro Frigerio, por temerem que se que 

possa chegar a sacrifícios humanos. 

 Outro componente da intolerância está fundamentado na crença da 

branquitude de sua população, em detrimento de aceitar mestiçagens ou 

contribuição de outras culturas. Vale lembrar, aqui, a narrativa que apresenta a 

sociedade argentina como branca, europeia, moderna, racional e católica (IHU 

on line edição 24/06/2013 por Marcia Jungues / tradução de Moisés Sbardelotto). 



81 
 

 

 
 

 Essa posição é corroborada pelo depoimento do antropólogo Alejandro 

Frigerio em entrevista on line ao IHU: 

É dentro desse contexto que deve ser compreendida a recepção de 
práticas da umbanda e do batuque  em  solo argentino. Some-se a isso 
o fato do pânico moral difundido sobre aquilo que se passou  a chamar 
de seitas que deterioraram gravemente a imagem das religiões não - 
católicas e, especialmente, aquelas de origem afro-brasileira, afirmou 
o antropólogo, mencionando ainda a influência da umbanda, da 
quimbanda e do batuque originários do Rio Grande do Sul na prática 
religiosa na nação vizinha, além do Uruguai. Conclui ainda que apesar 
da atração que essas religiões têm para os indivíduos que frequentam 
os seus  templos em busca de solução para os problemas de sua vida 
pessoal, sentimental e de trabalho, a umbanda e o batuque são 
religiões socialmente estigmatizadas (FRIGERIO, 2013, p. 15). 

 

2.2  A busca pelo transcendente: o sagrado e suas repercussões 

 A busca pela transcendência, pelo místico ou pelo sagrado visa atender 

às demandas corporais, sociais ou mentais dos indivíduos, uma vez que, quanto 

maior e mais problemática a sociedade, quanto maiores as carências e os 

problemas existenciais, maiores serão as demandas e a busca por mecanismos 

que aumentem os vínculos. 

 Dessa forma, a Umbanda configura-se como uma opção, pois, como 

aponta Baitello Jr. (2005), a vida perdeu a profundidade e a temporalidade 

multidirecional com as histórias, experiências e vivências adquiridas nas 

interações com os grupos, o que nos reporta a Zygmunt Bauman (2003). Na obra 

Amor Líquido, discute a fragilidade dos laços humanos, a misteriosa fragilidade 

dos vínculos humanos, o sentimento de insegurança, inspirando desejos 

conflitantes de apertar os laços. 

 Já Muniz Sodré (2006), em sua Antropológica do Espelho,  nos fala de 

novo tipo de formalização da vida, novos protocolos dos sentidos e, nesse 

sentido, a Umbanda e seus rituais conduzem simultaneamente a 

incompreensões e outras ao fascínio. A mídia, por sua vez, capta temas 

estereotipados e preconceituosos em relação aos cultos de origem afro  e 

apresentam o lado espetaculoso das ocorrências, estigmatizando seus 

praticantes, pois em realidade ocorrem episódios de violência. 



82 
 

 

 
 

 Destacamos que o sagrado existe em oposição ao profano. Segundo 

Mircea Eliade, existe uma transcendência que extrapola a realidade. Esse 

sagrado é revelado por sinais e elementos definidos como hierofanias, as quais 

Eliade aponta como modos de manifestar as expressões do sagrado em distintos 

quadros sócio- históricos e culturais: “O sagrado e o profano constituem duas 

modalidades de ser no mundo, duas situações existenciais assumidas pelo 

homem ao longo de sua história“ (SODRÉ, 2006, p. 20). 

 São dois modos de vida, duas concepções acerca da natureza do mundo 

e da existência, como arranjos sócio-culturais complexos, uma vez que 

envolvem crenças, códigos, símbolos, filosofia, expressando o pensamento e a 

organização social. 

 Na obra “Sagrado e Profano”, Eliade avalia a maneira como o homem 

religioso se esforça por manter-se o máximo de tempo possível num universo 

sagrado (SODRÉ, 2006, p. 19). Com  relação aos povos antigos,  o autor atribui 

a denominação de homo religiosus, pois seus atos eram realidades presentes, 

os rituais e as celebrações com dimensões ontológicas, essenciais das 

sociedades, independentemente das religiões.  

 A busca pela transcendência, a manifestação do sagrado é o que 

impulsiona o fundamento do ritual religioso. Aliás, os rituais são característicos 

das sociedades humanas, das arcaicas às atuais. Devemos destacar que os 

rituais carregam em si ações simbólicas, em que o corpo constitui um elemento 

importante para compreendermos a relação intrínseca que se estabelece entre 

homens e deuses. Enfatizamos uma forma de aprender de modo afetivo e 

reconhecer a articulação, no que se refere às ideias e  imagens representativas 

do mundo místico:                                                           

Afinal, se os sentidos estão no corpo, quem vai abdicando da  
comunicação   primária (em prol das maravilhas da comunicação 
virtual), vai perdendo também a capacidade semiótica, e passa a se 
mover num mundo em que tudo, literalmente, não tem nem faz sentido. 
E o argumento de que a sinestesia provocada pelas linguagens visuais 
seria capaz de reconectar o homem a essa estética viva sobre a qual 
vimos falando resulta muito duvidoso. Nossa sociedade segue 
rejeitando a ideia de que há algo de único que perdemos ao 
abdicarmos da presentidade corporal.  (CONTRERA, 2002, p. 68 
comentado por CISC 20 anos).  

 



83 
 

 

 
 

 Ao usar o termo presentidade, Contrera (2002) nos remete a Wilson 

Sagae (Curitiba, 2016), o qual, na área da comunicação, trabalhou o termo como 

uma ferramenta para o desenvolvimento de uma prática performativa, conforme 

a definição: 

A presentidade  nos permite escapar da condição de seguir vivendo 
pautado pelo medo, pelo risco do talvez, por fantasias fundamentadas 
por acontecimentos que deixamos para trás. A  presentidade  nos dá a 
segurança de apesar de vivermos inconscientes do que fazemos a 
maior parte do tempo, ainda assim nossos sentidos e nossas ações 
estão em sincronia constante, permitindo que nosso agir, mesmo fora 
da consciência seja eficiente na manutenção do nosso existir. 

 

 A essas colocações, somam-se as de Marc Augè (2007) quando, em sua 

obra Os não-lugares, menciona um mundo provisório, efêmero, comprometido 

com o transitório e a solidão. Os não-lugares são a medida de uma época que 

se caracteriza pelo excesso factual, superabundância espacial, individualização 

das referências. 

 Partimos do princípio que a religiosidade, em termos mítico, não se refere 

somente aos dogmas, mas, ao praticá-las, envolvemos corpo e mente, pois são 

imagens e representações articuladas. Os indivíduos vivem o espanto frente ao 

universo, a busca pelo transcendente não escapa da mitologia, da dimensão 

cósmica. Para BaitelloJr. (2005, p. 77), perdeu-se a dimensão de profundidade 

ao nos contaminarmos com as imagens, com aparências sem substância. A 

religião deve garantir o vínculo, no caso dos cultos de matrizes africanas, com 

um mundo mágico, descrito por Michel de Certeau (1994) como sendo das vozes 

e da tradição ou, como Mauss (2003), ligado à magia e à noção de representação 

coletiva.  

 A BBC Brasil, ao publicar sua matéria sobre as razões da hostilidade 

contra as religiões oriundas de matrizes africanas, apresenta duas explicações: 

o racismo e a discriminação, que remontam do período escravocrata, além da 

ação mais contemporânea de movimentos neopentecostais, promovendo 

perseguições e ofensas verbais aos praticantes, chamando-os de macumbeiros 

e filhos do demônio. Ademais, ocorreram postagens na internet e redes sociais 

com colocações depreciativas , incêndios aos terreiros e agressões físicas 

àqueles que expressam seu credo. 



84 
 

 

 
 

 Contudo, a religiosidade, fundamentada nos rituais africanos, não se 

restringiu apenas ao Brasil. A influência da religiosidade africana ultrapassou os 

limites geográficos para os territórios do Uruguai, onde, em 2000, terreiros 

(templos) contabilizavam 200 e, em Buenos Aires, ultrapassavam 1000. Tais 

resultados foram obtidos após investigações do antropólogo gaúcho Ari Pedro 

Oro, autor da obra “Axé Mercosul” (1999, Ed. Vozes). A surpresa, para o autor, 

foi deparar-se com práticas não europeias no caso argentino, lugar em que não 

se vê negros de origem (apenas aqueles oriundos do Brasil, embora no passado  

(século XIX), alguns traços étnicos africanos eram observados de ancestrais 

escravizados. Dados estatísticos demonstram ancestralidades já declaradas da 

população de ambos os países do Prata, em algumas Províncias, o que assume 

a negritude ou a ascendência indígena. 

 A população de negros de ascendência africana também foi observada  

entre os portenhos (argentinos de Buenos Aires). Quanto à justificativa para seu 

“apagamento”, afirmou-se ser decorrente de participação em guerras e pestes 

Argentina, mas, no passado, chegaram a constituir 30% da população da capital. 

Existe ainda uma outra versão, a que atribui a origem das religiões afro na 

Argentina como originada a partir de três travestis que trabalhavam na noite de 

Rivera (cidade fronteiriça entre o Uruguai e Santana do Livramento- RS), e que 

teriam conhecido uma mãe-de-santo, Teta de Oxalá que os influenciou. Por outro 

lado, o travesti Santiago Paves, cognominado “ Mara de Bará”, foi a Buenos Aires 

e realizou atendimentos. O antropólogo Alejandro Fligerio afirma que “Mara” 

realmente existiu e foi a precursora de religiões de origem afro em Buenos Aires. 

No entanto, diz o antropólogo, essa história não é aceita oficialmente devido ao 

preconceito em relação ao homossexualismo. 

 Entretanto, vale ressaltar, foram Nélida de Oxum, em 1966, e Elio 

Machado de Iemanjá, em 1968, que registraram seus cultos em 1970. Elio de 

Iemanjá fundou na Argentina a Confederação Espírita Umbandista. 

 Durante o período militar, por temor à repressão, a maior parte das casas 

de umbanda eram clandestinas e a imprensa referia-se negativamente à 

umbanda, definindo-a como “seita para gente ignorante, de setores sociais 



85 
 

 

 
 

baixos”, relacionada às atividades criminais. Os pais de santo eram chamados 

de “bruxos” ou “curandeiros”. 

 Quanto ao Uruguai, o jornal The Economist declarou que o país, em 

2013, era portador de reformas liberais radicais, como admissão do casamento 

gay e a legalização e regulamentação da produção e consumo da maconha. 

 Somente 28% dos uruguaios apontaram a religião como sendo muito 

importante em suas vidas. Houve uma redução dos praticantes do catolicismo e 

avanços dos cultos evangélicos em busca de curas milagrosas e maior conexão 

com Deus, constatados  pela pesquisa. 

 Por outro lado, em matéria apresentada na Folha de S. Paulo, em 

novembro de 1999, ressalta-se a ampliação do intercâmbio no Mercosul, na área 

religiosa no Uruguai, apontando a Umbanda como a crença que mais cresce no 

país, Além do mais, é incluída a comemoração da Festa de Iemanjá, no dia 2 de 

fevereiro, muito popular naquele país, com um público numeroso participante, 

em detrimento do Uruguai ser um país pouco populoso. 

 Nas palavras da mãe-de-santo Suzana de Oxum, presidente da 

Federação Afro-umbandista do Uruguai “a Umbanda está muito próxima dos 

fiéis, mais do que as religiões tradicionais, uma vez que oferece respostas aos 

problemas das pessoas, as quais religiões tradicionais ignoram. As pessoas 

estão buscando outras saídas, mais próximas de suas vidas. “ 

 Segundo estudos do autor Hugarte, que editou a coletânea de estudos 

sobre a umbanda uruguaia intitulada “Los Cultos de Posesíon em Uruguay”,  o 

país tem cerca de 200 terreiras (templos), somente em Montevideu, Já na praia 

Ramírez há uma estátua de Iemanjá e, fevereiro, há o festejo. Nesta festa, 

afirma, nem todos os participantes são umbandistas.  

 A Umbanda foi oficialmente reconhecida como religião, no governo do 

presidente Julio María Sanguinetti, mas as discriminações e intolerância 

persistem. O uso das imagens de santos cristãos não resolveu o problema da 

intolerância contra as religiões e cultos originários de matrizes africanas, não só  

no Brasil, como também na Argentina e no Uruguai. Embora vários templos 

tivessem permissão para funcionar legalmente, seus líderes sempre tiveram 



86 
 

 

 
 

problemas com a polícia, acusados de prática ilegal da medicina e 

charlatanismo, fatos verificados no Uruguai.  

 

Figura 10 – Iemanjá  

 

Fonte: <http://montevideo.gub.uy/files/iemanja-valejpg>. Acesso em: 26 out. 2019 

 

 Alejandro Frigerio afirma, inclusive, que houve um “embranquecimento” 

da Umbanda, no caso da Argentina e do Uruguai, justificado pelo fato de a 

população praticante naqueles países ser majoritariamente branca. 

 Merece ser destacado um desenvolvimento interessante que ocorre na 

Argentina, país que tenta melhorar a imagem negativas da religião. Os 

umbandistas tentaram, através de Congressos, publicações ou intervenções da 

mídia, apresentar uma narrativa que enfatizasse as contribuições negras à 

cultura nacional. (IHU on line, 2013) 

 Em matéria publicada no Dossiê da Revista Super Interessante (Fev. 

2018. p. 15), encontramos uma definição que nos remete à questão da 

http://montevideo.gub.uy/files/iemanja-valejpg


87 
 

 

 
 

intolerância, quando afirma que a Umbanda se multiplicou entre a classe média 

do Rio de Janeiro. Depois  do primeiro congresso nacional, de 1941, a religião 

cresceu numericamente e espacialmente, abrangendo várias áreas do Brasil. 

Desse modo, foram reforçados também os vínculos com o Kardecismo, 

adotando-se a bibliografia do espiritismo. 

 Já em 1966, o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) 

incorpora às estatísticas os dados sobre religiões, apontando a Umbanda como 

religião autônoma. Na obra A Morte Branca do Feiticeiro Negro e a Sociedade 

Brasileira (1988), o sociólogo Renato Ortiz realiza uma explicação sobre a maior 

diferença entre o Candomblé e a Umbanda: “ A Umbanda corresponde à 

integração das práticas afro-brasileiras na moderna sociedade brasileira; o 

Candomblé significaria justamente o contrário, a conservação da memória 

coletiva africana no solo brasileiro.”  

 Dadas as dificuldades em reconhecer a religião, atribui-se aos intelectuais 

da umbanda o seu reconhecimento frente ao poder público, fruto  do 

relacionamento mantido entre os intelectuais da religião e o Estado após 1930, 

período em que a prática teria sido apresentada como algo acima de qualquer 

suspeita e amparada pela legislação em vigor (ISAIA, 2009). Já Velloso (1987) 

mencionou que, por parte desses intelectuais, havia um engajamento político. 

Já, Giumbelli (1997, p. 260) esclarece que “cada detrator contava com um 

defensor de importância equivalente”.  

 Assim sendo, é importante destacar  que eram intelectuais na época da 

ditadura de Getúlio Vargas. Entre eles, estavam Carlos Drummond de Andrade, 

Mário de Andrade, Lúcio Costa, Oscar Niemeyer, Cândido Portinari, entre outros 

que atuavam no Ministério da Educação. Não deixava de ser uma influência de 

autoridades simbólicas. Aqui podemos reportar a Bourdieu (1996, p. 81) quando 

afirma: “Desde atos cotidianos como mexericos e insultuosos mais solenes e 

ritualizados são instrumentos de nomeação da realidade, condições necessárias 

para que um grupo usufrua  a autoridade simbólica.” 



88 
 

 

 
 

 A força do discurso dos intelectuais para reconhecer socialmente a 

religião, tendo a palavra escrita como elemento legitimador,  foi uma estratégia 

legalizada que contribuiu para disseminar a doutrina. 

 Devemos salientar que os rituais de origem africana, assim como o 

sincretismo simbolizado pela Umbanda, seguem protocolos rígidos e bem 

definidos. Quando se trata da busca por recompensas, a crença se estabelece. 

Para Stark e Bainbridge (1985), a noção de compensador representa a chave 

para a teoria da religião e é o  que a distingue de magia. O corpo constitui um 

elemento importante para que possamos entender a relação que existe entre 

homens e deuses. 

  Segundo Sodré (2000), no interior da diáspora escrava vieram bantos, 

iorubas e nagôs para as Américas. O paradigma africano pode ser confirmado 

pelo posicionamento do corpo no primeiro plano das cosmovisões negras, uma 

vez que as experiências sacras são mais corporais do que intelectuais, mais 

somática do que psíquica. Desse modo, o  corpo expõe gestos, posturas e o 

ritual apresenta-se próprio para expressão e expansão do corpo (SODRÉ, 2000). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

 

 
 

CAPÍTULO 3 CARTOGRAFANDO AS MATÉRIAS QUE DENOTAM O 

IMAGINÁRIO DA UMBANDA 

  A imprensa no Brasil teve início em 1808, com a chegada da família real 

no Brasil, com D. João VI instalando-se no Rio de Janeiro. Nesse período, foi 

dado o aceite para a criação de uma imprensa brasileira, quando são publicados 

a “Gazeta do Rio de Janeiro” e o “Correio Braziliense”.32  Quanto à população 

negra, esta passa a ser contemplada com o seu primeiro jornal em 1833, sob a 

denominação de “O Homem de Cor”, Além disso, vale destacar “ Brasileiro 

Pardo” e “O Cabrito”, cujo teor girava em torno de denúncias de prisões 

arbitrárias, casos de discriminação racial, desrespeito à igualdade de direitos. 

 Na região Nordeste, por sua vez, mais precisamente em Recife, houve 

inspiração nos ideais iluministas, que inspiravam matérias na imprensa, como no 

Jornal “O Homem”. Seu conteúdo apontava críticas aos gastos do Governo na 

Guerra do Paraguai, a escravidão. No tocante a esses fatos, o veículo afirmava 

que esse montante poderia ter sido usado para libertar escravos. Divulgavam 

ainda uma desastrosa estatística, que afirmava que, dos cem mil mortos na 

Guerra, cerca de 93 mil eram pretos. 

 Houve ainda os jornais “A Pátria” (1889) e “O Progresso” (1899), os quais 

destacavam a necessidade de promover a educação  e transformar o ex- escravo 

em cidadão. Combateram também os investimentos para a vinda de imigrantes, 

combatiam a ideia de embranquecer o país e a ideia de considerar que o 

trabalhador branco europeu poderia superar o trabalho, realizado até então pelos 

escravos negros. 

  Foram publicados, ademais, “A voz da Raça”, cuja atuação pretendia 

realizar uma ação política com eficácia, sendo um canal da Frente Negra 

Brasileira; “O Quilombo” foi um folhetim para divulgação do Teatro Experimental 

do negro e, na década de 1950, surge o “Mundo Novo” reivindicando os direitos 

democráticos do voto para os  negros. 

 
32 De acordo com a reportagem de Pedro Borges e Vinícius de Almeida, sob o título “Mídia 

Negra: uma necessidade que se impõe”, datada de 29 de outubro de 2016. 



90 
 

 

 
 

 Já em 1916, “Menelick” passa a divulgar matérias defendendo o 

feminismo relativos a mulheres negras. Ele  comemorou 100 anos: Vida, Morte, 

Ressurreição (www.omenelick2ato.com.imprensa - negra-paulista). Em termos 

de divulgação e publicações jornalísticas acerca da população negra no Brasil, 

existem discussões sobre a intencionalidade dos mesmos quanto ao teor das 

matérias publicadas. 

  Publicado em Porto Alegre, entre 1892 e 1930, o Jornal “O Exemplo”, 

abordava a temática religiosa na Associação Nossa Senhora do Rosário, o que 

denotava forte influência católica na cultura negra. Em outros Estados também 

ocorreram publicações: no Paraná (Curitiba – União – 1948); Minas Gerais 

(Uberlândia - A Raça-1935); Rio Grande do Sul (Pelotas, A Cruzada, 1905); em 

Santana do Livramento (A Navalha – 1931); Rio Grande e Pelotas (A Alvorada  

1907-1865). Todas as matérias aí publicadas priorizavam questões de 

moralidade, trabalho mobilização política e reforço a identidade negra. (José 

Antonio dos Santos. Disponível em: 

<https://docs.uft.edu.br/share/proxy/alfresco>.). 

 Partimos, em nossa pesquisa, pela busca de matérias e obras que se 

reportassem à questão da intolerância religiosa e seu simbolismo e encontramos 

esse conteúdo na obra do antropólogo Vilson Caetano de Sousa Jr. (2018), com 

riqueza de detalhes. Nesse material foram divulgadas situações referentes à 

repressão ao Candomblé, na Bahia, mais especificamente em Salvador e seu 

entorno, temática que se adere à nossa proposta, no que tange à questão da 

ancestralidade escrava e a decorrente intolerância à cultura e religiosidade de 

um povo que causou incômodo à sociedade e ao Poder Público.  

 Na obra CORUJEBÓ, Candomblé e Polícia de Costumes (1938-1976), 

Caetano de Sousa Jr descreve cenas de intolerância e criminalização. Na 

apresentação da obra, Josildeth Gomes Consorte, escreve: 

Recém abolida a escravidão, a cultura do povo de Santo, herança 
deixada por milhões de africanos escravizados no país, ao mostrar o 
vigor de suas origens e sua resiliência, incomodava o sossego público 
e ameaçava profundamente o projeto civilizador que se anunciava com 
a ditadura Vargas. A perseguição aos candomblés e a sua repressão 
tornaram-se, então, medidas imperiosas e a Secretaria de Polícia e 
Segurança Pública não mediram esforços, no sentido de destruir tais 

http://www.omenelick2ato.com.imprensa/
file://///COPIADORA/Banners/Encadernações/Faltando%20arrumar/Ivete/%3chttps:/docs.uft.edu.br/share/proxy/alfresco


91 
 

 

 
 

espaços de cultos e tirar a liberdade de ir e vir de seus  praticantes. 
(CAETANO, 2018, p. 9). 

 O mesmo ocorreria mais tarde, em relação à Umbanda e seus seguidores, 

com a observação de que estaria vinculada também às questões étnicas, tribais 

e que ultrapassariam os limites do Brasil ao serem praticadas, a partir do Rio 

Grande do Sul, nos vizinhos países do Prata. 

 A respeito das formas de repressão policial aos terreiros e praticantes de 

religiões derivadas da africanidade, Renato Ortiz (1988, p. 195), na obra A morte 

branca do feiticeiro negro, escreve que ainda não teriam sido descritas, por se 

encontrarem escondidas nos dossiês da polícia, esperando alguém decifrá-las. 

A fim de sistematizar esta temática, Yvonne Maggie, na obra Medo de feitiço: 

relações entre magia e poder no Brasil (1992, p. 40), escreve que os processos 

são documentos especiais, pelas informações que apresentam. 

 Observamos que, quanto à influência da religiosidade de matriz africana 

e indígena, o problema da intolerância não se restringiu aos limites geográficos 

do Brasil, muito menos às críticas, aos preconceitos e às repressões. Contudo, 

extrapolou aos territórios vizinhos do Prata. Os dados estatísticos demonstram 

um crescimento de terreiras (Templos), tanto na Argentina quanto no Uruguai, 

desde o ano 2000, quando eram 200 em Montevidéu e mais de 1000 em Buenos 

Aires (Folha de SP, abril de 2000), com evolução crescente. Em matéria 

publicada no jornal argentino Clarín, em 02/12/2001, lê-se um informe especial 

sobre religião. Este mostrou que 4% da população declarou-se ateia, enquanto 

a fé religiosa crescia ao ritmo da crise social e os credos oficiais passaram a 

servir como  rede de contenção das pessoas, as quais  buscavam  ritos e crenças 

para dar sentido aos problemas cotidianos, uma busca por algo superior, não 

importando necessariamente a origem, desde que permitisse uma solução aos 

problemas existenciais33 (um dos maiores deles é a percepção da morte ou o 

mistério da morte).  

 
33 Um dos maiores problemas existenciais configura-se como o temor à morte. A mortalidade, 
ameaçadora, de acordo com Contrera, seria irreversível e inevitável e levaria o ser humano a um 
enfrentamento quanto a essa realidade. Para ela, a morte, entendida como fator irreversível e inevitável 
da vida, conduz a um processo de reconhecimento da vulnerabilidade humana, relacionando-a ao medo 
primitivo do homem, a sepultura indicaria o primeiro sinal de consciência primária, fazendo dessa “morte” 
grande propulsora da humanidade. (CONTRERA, 2000, p. 118)  



92 
 

 

 
 

 Entretanto, nos anos 80, com o retorno ao período democrático e uma 

maior abertura para realizarem grandes concentrações, aqueles que buscavam 

remover dificuldades terrenas com forças espirituais se constituíam em 

novidade. Encontram, desse modo, refúgio nas religiões afro-americanas, com 

suas festas, cantos, seu gestual e vestimentas. No entanto, a reputação desse 

grupo foi comprometida pelos praticantes de sacrifícios de animais, fazendo com 

que muitos, então adeptos, voltassem-se ao mundo evangélico. Quanto às 

origens genéticas, em outra matéria publicada pelo jornal Clarín em 09/06/2006, 

após a realização de um censo sobre pertencimento racial (cujo anterior havia 

ocorrido em 1887), foi constatado que 5% dos argentinos reconheciam ser 

descendente de uma pessoa de origem africana, apresentando, assim, 

ancestrais africanos.  

 Os negros foram invisibilizados, além da ancestralidade indígena que 

também existia. E, nessa esteira, a Argentina passou a conviver com o mito de 

um país branco de origem europeia e católico. Quanto ao Uruguai, os afro-

uruguaios contribuíram social e culturalmente, não só como escravos, mas 

também como soldados de infantaria, artesãos, além de muitos representantes 

artísticos, como músicos e escritores.  

 Em matéria publicada pela Revista Raça, datada de 30 de março de 

2017, por Francilene Martins (doutora, jornalista e ativista negra), foi denunciado 

o racismo oculto no Uruguai. Não obstante, de acordo com o texto, o país teria 

avançado no reconhecimento da negritude, com representantes que atuam 

como defensores, como é o caso do escritor e novelista Jorge Chagas. Em 

entrevista também efetuada pela Revista Raça, o escritor afirmou que a luta 

pelas reivindicações, embora dificultada pela invisibilidade dos afro-uruguaios, já 

ocorre há longa data. Mas, no conceito da população, generalizava-se a ideia de 

que os negros de Montevidéu só se prestavam a tocar tambor, pelo Candombe. 

Em 2013 foi sancionada a Lei 19.122, por meio da qual o Estado Uruguaio 

assume como crime contra a humanidade o tráfico de pessoas e reconhece as 

consequências em seus descendentes.  

 Dissemos que a Umbanda se expressa pelo corpo, pelo gestual, pelo 

simbolismo. Mas o corpo, de acordo com Le Breton (2007), é uma prisão para a 



93 
 

 

 
 

alma, o que não passa de modo de pensar antigo, no mundo Ocidental, que 

remonta aos pensadores pré-socráticos, como Platão e seu mundo das ideias, 

até as doutrinas agnósticas com sua aversão ao corpo. Todavia, não se pode 

pensar em uma existência sem o corpo, enquanto possibilidade muito grande de 

vivências e experiências, inclusive as do espaço cibernético. Mas o que nos 

aproxima de Breton, em nossa proposta de estudo, é quando o autor discute a 

questão do corpo “como rascunho das ciências da vida”, como quando menciona 

a concepção do homem e dos seres vivos como informação como uma “soma 

organizada de mensagens”. Tudo é considerado informação, não distingue os 

reinos, animais, vegetais e artefatos técnicos. O sujeito é um “feixe de 

informações”, portadoras de instruções para o seu desenvolvimento. Com isso, 

Breton reduz a temática ao seu programa genético e, aí, vai toda uma crítica ao 

seu pensar, um equívoco, de acordo com seus críticos, pois os genes não  

determinam o comportamento humano, mas possuem instruções para o seu 

desenvolvimento. São, na verdade, possibilidades que poderão ou não se 

efetivar. 

 Em nosso caso, pensamos no corpo atuante dentro da religião Umbanda, 

que não se configura totalmente cibernética. Não observamos  programas 

televisivos em que as incorporações se apresentam, como aquelas 

apresentações, ao vivo, realizadas pela IURD e outras. O autor se refere ao 

corpo contemporâneo no mundo das novas tecnologias, o corpo em distintas 

versões do culto ao ódio, da inteligência artificial, do controle farmacológico, das 

“artes corporais”, entre outros. Contudo, pensamos nos efeitos midiáticos na 

religião e, para tanto, mencionamos Contrera (2010), quando escreve  que o 

universo midiático constrói seu imaginário reapresentando, recontando e 

ressignificando os mitos originais que habitam o inconsciente coletivo, mas de 

forma deturpada, distorcida e cada vez menos fiéis aos arquétipos originais, já 

que têm como referência as imagens midiáticas e não as experiências do mundo 

real. Mencionamos essa passagem, para nos reportarmos aos cultos afros e à 

Umbanda, especificamente, cujo corpo fala via incorporação. 

 Nas apresentações na TV, por exemplo. os mais apresentados são o 

Candomblé e a Capoeira, embora exista muita contradição nessas 



94 
 

 

 
 

apresentações. Já quando nos referimos ao Brasil, na mídia dos países do Prata, 

quase nada é observado no que concerne às religiões derivadas da africanidade. 

A indústria cultural midiática é pouco permeável à ideia de ter o elemento de cor 

preta ou um índio em papéis de destaque, como protagonistas. 

 A nossa proposta partiu da intenção de analisar situações nas quais a  

questão simbólica e o imaginário religioso – quanto à Umbanda – mostrassem  

manifestação de intolerância nos meios de comunicação, mediante análise de 

matérias impressas e publicadas em jornais, revistas, conteúdos online, sites, 

blogs, entre outros. Pesquisamos e selecionamos cerca de 50 conteúdos, além 

de dissertações, teses e obras bibliográficas.  

 Apresentamos, a seguir, um sumário contendo algumas dessas matérias, 

as quais denotam uma visão simbólica deturpada em relação às questões 

religiosas, portadora preconceitos e estigmatizações. O que nos motivou, ao 

longo da pesquisa, a utilizarmos o corpus escolhido, foi o fato de  que  eles 

retratam a visão do  cotidiano e o imaginário popular expressos pela  mídia,  

denotando a estigmatização religiosa. Desta forma, nos baseamos em pesquisas 

bibliográficas e nas análises do discurso de matérias jornalísticas. 

Apresentamos, agora, uma seleção desses conteúdos. Nos detivemos na 

linguagem utilizada para expressar a religião Umbanda e questões de 

africanidade e da intolerância, enfatizando o uso dos termos Bruxos, 

Feiticeiros, entre outras expressões pejorativas. 

Assim temos algumas referências que foram pesquisadas  dentro de 

nossa proposta de mostrar a intolerância ao simbólico religioso, com ênfase na 

Umbanda:  

1 –Fronteiras Religiosas em Movimento no Cone Sul- Portal: 

Disponível em: <www.portalperiodicos.usp.br>article>download.de>. AP Oro, 

1996. Acesso em: out. 2019. 

2 – Matéria publicada no Jornal Clarín em 2014 sobre visita ao Papa Francisco, 

com representantes de personalidades de várias religiões, no sentido de 

demonstrar a diversidade e tolerância e a ideia de inter-religiosidade no país. 



95 
 

 

 
 

Fizeram parte da comitiva representantes das religiões  judaica, cristã  e islâmica 

(19-02-2014 e 22/04/2014); 

Disponível em: <https://noticias.uol.com.br>internacional>ultimasnoticias>. 

Acesso em: 25 out.2019.   Observa-se, portanto, a ausência de representação 

das religiões afros;   

3 – Religião e política no Brasil, Uruguai e Argentina- SEERUFRGS 

Disponível em: 
<https://seer.ufrgs.br>cienciassociaisereligiao>article>download.Blog>. Nicolas 

Iglesias,  Porto Alegre, ano 18, n. 25 p. 58-71; Dez. 2016/ acesso ag. 2018; 

4 – Estadão – Aos cem anos, Umbanda ainda sofre preconceito (15-11-2008) 

Disponível em: <https://emais.estadao.com.br/noticias/geral,aos-cem-anos-

umbanda-ainda-sofre-preco>. Acesso em: 02 jan. 2019;  

5 – Clarín – Ataques à Fé (12-10-2011), mostrando episódios de destruição de 

Templos; 

6 – Revista Brasileira de História & Ciências Sociais - Intolerância religiosa no 

Campo Religioso Afro- Brasileiro. (Lindolfo Anderson Martelli) UFSC, 2009. 

Disponível em: <https://www.rbhcs.com>rbhcs>article>download>. Acesso em: 

ago. 2018; 

7 – Scielo: Experiências de Liberdade em Tempos de Guerra: escravos e libertos 

nas Guerras Cisplatinas (1811-1828) Dez. 2009. Uma forma de comprovar a 

eliminação dos elementos de cor preta. 

G. Aladrén-2009, Est. Históricos (Rio de Janeiro OnLine), vol. 22, n.44. 

Disponível em: <www.Scielo.br>scielo>. Acesso em: set. 2019; 

8 – UFRGS: Lanceiros Negros. Grupamento militar composto por escravos que 

lutaram na Revolução Farroupilha (1835-1845) em troca de liberdade. 

Reportagem de abril de 2008, por Guilherme Justino. Disponível em: 

<www.ufrgs.br>ensinodareportagem>cidades>lanceirosnegros>. Acesso em:  

02 out. 2019; 

https://emais.estadao.com.br/noticias/geral,aos-cem-anos-umbanda-ainda-sofre-preco
https://emais.estadao.com.br/noticias/geral,aos-cem-anos-umbanda-ainda-sofre-preco


96 
 

 

 
 

9 – Brujos Y Hechiceros (siglo XVIII) El Arcón de la historia Argentina. A 

historicidade no  uso dos termos. Disponível em: 

<https://elarcondelahistoria.com/brujos-y-hechiceros-sigloXVIII>. Acesso em:  

02 jan. 2019; 

10 – Scielo – Os rumos da intolerância religiosa no Brasil- Janayna de Alencar 

Lui; Vagner Gonçalves da Silva- 2008. Disponível em: <www.scielo.br>scielo> – 

Resenha. Acesso em: 21 dez. 2018; 

11 – Uruguai Disposições Legais em relação à Liberdade Religiosa e Aplicação 

Efetiva – 08-03-2016. Disponível em: 

<https://www.acn.org.br>uploads>attachments>RLRM2016-Uruguai>.  Acesso 

em: out. 2019; 

12 – Folha de S. Paulo Mundo – Umbanda vive ascensão no Uruguai – Sérgio 

Malgergier em  27-11-1999. Acesso em: 13 mar. 2019. Disponível em: 

<https://www.1.folha.uol.com.br/fsp/mundo/ft2711100001.htm>. Acesso em: out. 

2019    

13 – Quando a intolerância religiosa atravessa as fronteiras Nacionais: A guerra 

Santa entre a Igreja Universal e as Afro-Religiões exportadas do Brasil para a 

Argentina. Marcelo Tadvald  Instituto de Ciências Sociais aplicadas - Novo 

Hamburgo (RS), 2014. Disponível em: 

<https://www.escavador.com>sobre>marcelo-tadvald-batista> Acesso em: ag. 

2018. 

14 – O Terror na Província de La Banda (Argentina) – 02-01-2019. Fatos 

estranhos em escola e no bairro. Disponível em:  

<https://www.alemdaimaginacao.com/Noticias/terror_em-escola-da-

argentina.html>. Acesso em: out. 2019 

15 – LA PRENSA- No creo em los brujos, pero que los hay, los hay. Acesso em: 

28 fev. 2019; 

<http://www.laprensa.com.ar/458325-No-creo-en-los-brujos-pero-que-los-hay>. 

Acesso em: 28 fev. 2019. 

https://elarcondelahistoria.com/brujos-y-hechiceros-sigloXVIII
https://www.1.folha.uol.com.br/fsp/mundo/ft2711100001.htm
https://www.alemdaimaginacao.com/Noticias/terror_em-escola-da-argentina.html
https://www.alemdaimaginacao.com/Noticias/terror_em-escola-da-argentina.html
http://www.laprensa.com.ar/458325-No-creo-en-los-brujos-pero-que-los-hay%3e.%20Acesso
http://www.laprensa.com.ar/458325-No-creo-en-los-brujos-pero-que-los-hay%3e.%20Acesso


97 
 

 

 
 

16 – FLACSO- CONICET- Argentina, Debates do NER, Porto Alegre, ano 14, n. 

23 p. 15-57, 2013,  A Transnacionalização como fluxo religioso na fronteira e 

como campo social: Umbanda e Batuque na Argentina. Alejandro Fligerio. 

Disponível em: 

<www.ufrgs.br>projetos>projetos-do-ner>26-transnacionalização-religiosade>. 

Acesso em: out. 2019. 

17  – Diário Digital – Notícias Uruguay -BRUJOS del Cerro;  

<http://www.Ir21.com.uy/sociedad/14738-brujos-del-cerro>. Acesso em 28 fev, 

2019;  

18 – Clarín, em 12-10-2011, ataques a Fé não são fatos isolados, opinião de 

especialistas; Disponível em: 

<https://clarin.com...ataques-fe-o-byowachnw7l.html>  Acesso em: ago. 2018. 

19 – A Argentina é um país racista? Superinteressante 31/05/2005. Disponível 

em: <https://super.abril.com.br>saude.a-argentina-e-um-país-racista> por 

Marcelo Bortoloti, acerca da ofensa a um jogador de futebol. Acesso em: ago. de 

2018; 

20 – A Argentina é considerada pioneira na América do Sul a comemorar o Dia 

das Bruxas (Halloween). Matéria de 30/out./2011 Disponível em: 

<https://internacional.estadao.com.br/...argentina-pioneira-em>. Acesso em: 

2018, 

21 -No Jornal El País - Brasil, Juan Arias questiona : “A quem interessa a onda 

de intolerância religiosa, para ele, a religião tem sabor de terra, não existe 

espiritualidade sem carne e sangue, sem amor pelo que nos nutre e nos permite 

respirar. A Umbanda nos coloca diante de um espelho que reflete sua luz e sua 

sombra, para um melhor autoconhecimento”. 06-01-2016.  

Disponível em: <https://brasil.elpaís.com>tag>discriminacion_religiosa>.  

Acesso em:  14 nov. 2017.  

22 – El País – Brasil. Juan Arias, quando escreve sobre o fato De a religiosidade 

africana voltar a fascinar: “A espiritualidade rica em africanidade nos devolve 

http://www.ir21.com.uy/sociedad/14738-brujos-del-cerro
https://clarin.com...ataques-fe-o-byowachnw7l.html/
https://internacional.estadao.com.br/...argentina-pioneira-em


98 
 

 

 
 

anseios de reconciliação e respeito pelos mortos que continuam vivos. Cita na 

matéria Leonardo Boff e seu amor à natureza. Foi ele que mencionou a Arias 

que um brasileiro pode ir à missa católica pela manhã, à tarde ir a uma sessão 

espírita e, à noite, frequentar um terreiro de umbanda. O Brasil não seria o 

mesmo de hoje sem o que recebeu de novo e original da mãe África no campo 

religioso e cultural”.  

Disponível em: <https://brasil.elpaís.com/tag/discriminacaoreligiosa>.  Acesso 

em: out. 2019;  

23 – No Jornal Online, IHU, edição 424- de 24 de junho de 2013, lia-se o artigo 

de Márcia Junges, com tradução de Moisés Sbardelotto, sob o título A Umbanda 

e o Batuque no Cone Sul e a estigmatização social de seus praticantes. Neste, 

apresenta-se a dificuldade de a sociedade argentina compreender as práticas 

religiosas de matrizes africanas, considerando-as ameaçadoras, acreditando 

que as realizações de sacrifícios de animais poderiam conduzir a mortes de 

humanos. Aqui destacamos que a principal narrativa  para justificar a intolerância 

apoia-se no fato de a maior parte da população argentina e uruguaia se  auto 

definirem  como  sociedade “branca”, “europeia”, “moderna”, “racional ” e 

“católica”, o que faz com que inviabilizem presenças e contribuições de outros 

grupos étnicos-raciais, no caso, o índio e os africanos. 

Disponível em:  

<https://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article

&id=5>.  Acesso em: 27 abr. 2018. 

24 – IHU – Online (2013). Quanto aos rituais religiosos, podemos dizer que foram 

importados do Sul do Brasil, no caso, a Umbanda,mformando uma tradição 

religiosa. Além disso, também formaram-se pais de santo uruguaios que foram 

se radicar em Buenos Aires Desse modo também é praticado o Batuque, tanto 

no Rio Grande do Sul quanto no Uruguai e Argentina. Além desses, encontra-se 

a Quimbanda, que recebe em seus cultos os Exus e pombas-giras. O autor 

Alejandro Fligerio aponta que o batuque gaúcho, conhecido no sul do Brasil, 

diferencia-se do Candomblé, haja vista que, no País, encontramos modelos 

diferentes de rituais em termos regionais. Inclusive, além do Candomblé, 

file://///COPIADORA/Banners/Encadernações/Faltando%20arrumar/Ivete/%3chttps:/brasil.elpaís.com/tag/discriminacaoreligiosa%3e.
https://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=5
https://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=5


99 
 

 

 
 

Batuque e Umbanda, temos o Xangô, Tambor das Minas e as nações dentro de 

cada uma das variantes. Na Argentina e no Uruguai, pratica-se a Umbanda 

Cruzada, que utiliza sangue em seus rituais. Afirma ainda Fligerio que, na 

Argentina, pais e mães de santo praticam a Umbanda seguindo padrões de Porto 

Alegre. Existe ainda a linha “uruguaia”, derivada dos ensinamentos da Mãe Teta 

e que tendem a seguir a “umbanda cruzada”. Também se observam novas 

atividades como Regla de Ocha e o Palo Mayombe, em um processo que Fligerio 

define, como de reafricanização. Disponível em: 

<https://www.ihu.online.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article

&id=5> Acesso em: out. 2019;  

25 – Em reportagem publicada em 09/10/2017, na Revista Carta Capital, por 

Danilo Molina, sob o título “A intolerância religiosa não vai calar os nossos 

tambores”, a qual denuncia os ataques a terreiros e às religiões de matriz 

africana, é revelada a influência do passado escravocrata. Na matéria menciona, 

a violência praticada através de casos de agressão a praticantes e ataques a 

templos em todo o Brasil é concretizada por meio de ocorrências e denúncias no 

Rio de Janeiro, no Distrito Federal, em São Paulo, denotando que a intolerância 

não tem limites geográficos. As redes sociais também constituem-se em cenário 

de divulgação de ações e atitudes neonazistas e xenófobas, utilizando-se de 

termos pejorativos e ameaçadores, tais como “negro comunista, antifa e 

macumbeiro, estamos de olho em você. “A matéria ainda aponta que todo o 

passado colonial e escravocrata estaria sendo lembrado para as questões de 

intolerância e preconceito, manifestadas nas agressões contra os templos e 

adeptos de religiões de matrizes africanas como o Candomblé e a Umbanda. 

Aqui se evidencia todo um processo de exclusão contra os afro-brasileiros e seus 

descendentes, uma situação degradante de exclusão social e religiosa. O texto 

aponta uma analogia entre os terreiros e os templos incendiados e pessoas 

queimadas vivas na Idade Média na Europa. Os crimes de ódio ainda 

prescindem de punição no Brasil, assim como observamos nos países do Prata. 

Desse modo, as Leis existem, mas não são devidamente cumpridas. O autor do 

texto conclui dizendo que nosso dever civilizatório é conviver e valorizar a 

https://www.ihu.online.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=5
https://www.ihu.online.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=5


100 
 

 

 
 

diversidade e que esta seria fundamental para garantir o respeito a todas as 

religiões. Disponível em: 

<https://www.cartacapital.com.br/diversidade/a-intolerancia-religiosa-nao-vai-

calar-os> Acesso em: 06 set. 2018; 

26 – Sob o título “Onde estão os negros da Argentina?” Ramiro Barreiros 

acompanhou, em janeiro de 2017 (08/01/2017), a Festa de San Baltasar (a única 

que mantém viva, segundo o autor, uma etnia devastada pelas guerras). No 

texto, afirma que as raízes africanas permanecem ocultas. Os  Umbandistas 

argentinos procuraram, por meio de Congressos, publicações, exposições e 

intervenções midiáticas, apresentar as contribuições da comunidade negra à 

cultura nacional, para torná-las mais visíveis e desmistificar o fato de que as 

práticas religiosas derivaram de magia e que seus praticantes seriam Bruxos e 

Feiticeiros. Disponível em: 

<https://brasil.elpais.com/brasil/2017/01/07/internacional/1483795840_886159.

html>. Acesso em: 16 mai. 2019; 

27 – No Portal Terra em 22-07-2015, Mayara Moraes escreve que os negros da 

Argentina sentem-se estrangeiros no próprio país. Essa é a história dos 

afroargentinos. Para tanto, ativistas negros se organizam para combater a 

discriminação e obter a retratação por séculos de ocultamento histórico. 

 

28 – No site da Agência Brasil. Disponível em: 

<https://agenciabrasil.ebe.com.br/direitos-humanos/noticia/2018-05/casos-de-

intoleranci>. Acesso em: 31 nov. 2018. 

29 - Na área da publicidade foi apresentada, pelo Jornal El País, reportagem 

acessada em 29/11/2018 Pudemos ler a matéria de Alana Gandra, com o título: 

“Comerciais como o da Perdigão evidenciam o racismo estrutural” (BREILLER 

PIRES) a qual aponta casos de preconceito no Rio de Janeiro, estado no qual 

havia subido para 56% de janeiro a março, em comparação com os dados de 

2017. O tipo mais praticado é a discriminação (32%), além das depredações de 

lugares e imagens (20%), difamação (10,8%). Mas, no que se refere às matrizes 

file://///COPIADORA/Banners/Encadernações/Faltando%20arrumar/Ivete/%3chttps:/www.cartacapital.com.br/diversidade/a-intolerancia-religiosa-nao-vai-calar-os%3e
file://///COPIADORA/Banners/Encadernações/Faltando%20arrumar/Ivete/%3chttps:/www.cartacapital.com.br/diversidade/a-intolerancia-religiosa-nao-vai-calar-os%3e
https://brasil.elpais.com/brasil/2017/01/07/internacional/1483795840_886159.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2017/01/07/internacional/1483795840_886159.html
https://agenciabrasil.ebe.com.br/direitos-humanos/noticia/2018-05/casos-de-intoleranci
https://agenciabrasil.ebe.com.br/direitos-humanos/noticia/2018-05/casos-de-intoleranci


101 
 

 

 
 

africanas, os alvos são o Candomblé (30%) e a Umbanda (22%). A reportagem 

apresenta uma fala do presidente do Conselho de Promoção da Liberdade 

Religiosa do Rio de Janeiro, afirmando que, no Brasil, vigora o mito da tolerância 

religiosa. Contudo, nem sempre houve preconceito e intolerância. As pessoas 

não se identificavam como praticantes e se encolhiam em suas crenças. Além 

do mais, a autora mencionou que várias ações estariam sendo implementadas 

para combate à intolerância. O teor da publicidade considera a venda de um 

produto e a doação a uma família necessitada, no Natal. Aparece uma família 

branca adquirindo o produto para doá-lo a uma família negra. No parecer do 

advogado e Professor de Direito, presidente do Instituto Luiz Gama, o qual 

promove direitos da população negra e minorias, o teor da publicidade reflete 

estruturas racistas da sociedade, em que os negros estão associados 

imediatamente à condição de pobreza. A empresa BRF, por sua vez, que 

controla a Perdigão,  retratou-se, afirmando que não teria sido esta a intenção e 

que lamentava o ocorrido. Disponível em: 

<http://www.msn.com/pt-br/dinheiro/economia-e-

negocios/%e2%80%9ecomerciais-co>. Acesso em: 16 mai. 2019     

30 - Comemoração religiosa sincretiza catolicismo com rituais afros e à etnia dos 

afrodescendentes, em 06 de janeiro, na Festa de São Baltasar (o Rei mago 

negro) matéria de Patrício Downes (02/04/2005), publicada também em 

09/06/2006. Disponível em: 

<https://pt.wikpedia.org>wiki>afro-argentinos>; Acesso em: 25 out. 2019. 

 Complementando nossas considerações, a autora Rita Segato, em 2007, 

escreveu, no periódico Feevale, Gestão e Desenvolvimento estudo sobre as 

Fronteiras Nacionais:  a Guerra Santa entre  a Igreja Universal  do Reino de Deus 

(IURD) e as Afro-religiões exportada do Brasil para a Argentina. Aqui cita  

evidências a respeito da Intolerância Religiosa, como lemos a seguir, quando  

interpreta palavras de um pastor ao realizar um processo de exorcização, dando-

lhe um significado de território habitado, como sinônimo de possuído: 

Espíritus ajenos, extranjeros, por lo tanto enemigos,y, por encima de 
todo, africanos del atraso, de la religiosidade disfuncional com los 
preceptos del mercado  em el  capitalismo avanzado, incompatibles 

http://www.msn.com/pt-br/dinheiro/economia-e-negocios/%e2%80%9ecomerciais-co
http://www.msn.com/pt-br/dinheiro/economia-e-negocios/%e2%80%9ecomerciais-co


102 
 

 

 
 

com la lógica de la producción). Este sujeto-territorio debe ser liberado 
de los mismos, em uma verdadeira acción de conquista, para ser 
incorporado a la red. La oración violenta com la que se derrota y se 
expulsa el espíritu ajeno es descripta por los protagonistas de esta 
escena ritual bélica como ‘oración de guerra’, y toda la alegoría 
construye la conversión como acto guerrero de conquista de um fiel-
corpo-territorio que se encontraba ocupado por um universo religioso 
para ser anexado a outro. La conversión es vivida como forma extrema 
de transito entre una  jurisdicción y outra que  resulta de un proceso   
de derrotay capitulación. (SEGATO , 2007, p. 330-331) 

 

Figura 11 – Diabo  

 

Fonte: <http://revistagalileu.globo.com/Revista/Galileu/0,,EDR80149-7942,00.html>. 

Acesso em: 26 out 2019. 

 A autora trata as palavras e a ação, como cenário de guerra, o corpo do 

fiel tem que ser “ limpo” pelo poder consagrado ao  pastor -  cenas constatadas  

no Brasil e nos países do Prata. Incluímos aí a observação mediante programas 

televisivos, que se repetem em várias emissoras no Brasil, apresentando as 

exorcizações e depoimentos de pessoas que obtiveram sucesso pessoal e 

profissional. 

 Observamos que as palavras e o imaginário popular conduzem as  

religiões afro-brasileiras a terrenos que definem seus praticantes como 

http://revistagalileu.globo.com/Revista/Galileu/0,,EDR80149-7942,00.html


103 
 

 

 
 

curandeiros, pajés, bruxos, feiticeiros, sendo preciso que, nos rituais da IURD,  

se expulsem os “demônios”, um encosto, presenciado pelo público estarrecido 

com admiração. Também são frequentes os testemunhos de pessoas que 

tiveram problemas de saúde, sentimentais e, principalmente, financeiros. Esses 

indivíduos expõem sua experiência religiosa e afirmam ter obtido sucesso após 

sua inserção na IURD. Prevalece, nos argumentos usados nas preleções da 

IURD, a ideia de alcançar “sucesso e de progresso”, de superação de situações 

problemas. 

 O autor Alejandro Fligerio sugeriu, em 1993, que seriam as 

personalidades mais vulneráveis  - sob o ponto de vista emocional e social - que 

permitiriam o processo descrito de conversão, rituais estes que se repetem no 

Brasil e nos vizinhos do Prata. Às pessoas que se submetem ao ritual, Baczko 

(1985) descreve que a ação lhes confere visibilidade social frente a comunidade. 

Para Tadvald (2014), quando o pastor pede que os espíritos se manifestem, isso 

dá visibilidade à pessoa e muitos dizem ”olha os exus se manifestando”, usando 

de termos burlescos e depreciativos. 

 Há uma publicação intitulada “Mídia Negra: Uma necessidade que se 

impõe”, datada de 29 de outubro de 2016, escrita por Pedro Borges, com 

ilustração de Vinícius  de Almeida. Nesta matéria, podemos ler que a frase foi  

subtítulo do jornal O Clarin d’Alvorada, um periódico da imprensa negra paulista. 

Nesse artigo, o autor fez uma revisão da história. 

 Nos vizinhos países da região do Prata – Argentina e Uruguai – as 

situações apresentadas não são muito distintas. Existem episódios de 

intolerância ou de exclusão de cultos, inclusive, quanto à localização dos 

Templos em áreas mais periféricas em relação ao centro das capitais (Buenos 

Aires e Montevidéu). Uma justificativa para esse fato está associada aos 

períodos em que vigoraram os regimes militares nesses países, quando ainda 

havia temor à repressão, o que teria levado a maior parte dos Templos e das 

casas de produtos de Umbanda à clandestinidade e a imprensa a referirem-se  

a elas e seus praticantes de maneira pejorativa, definindo-as como seitas para 

ignorantes, com praticantes de setores sociais baixos e relacionados às 



104 
 

 

 
 

atividades criminais. Os praticantes e, principalmente os pais ou mães de santo, 

eram chamados de Bruxos, Curandeiros e Charlatões. 

 A adesão aos rituais praticados pela Umbanda e Batuque atraem os 

praticantes mediante práticas mágico-religiosas, com as oferendas e os seres 

espirituais que podem incorporar, para atenderem ao público presente no 

Templos (terreiros) e tratarem de resolver os seus problemas. 

 A Umbanda constitui-se em uma etapa, intermediária entre o catolicismo 

popular e o Batuque, facilitando a assimilação de seus cânones. Como afirmou 

Yvonne Maggie (1992), é nos rituais privados que se processa a magia, é neles 

que se produzem os despachos (oferendas aos santos, aos Orixás). Maggie 

menciona ainda Émile Durkheim (1968), que estabelece diferenças entre Magia 

e Religião, uma vez que a Religião tem um caráter coletivo enquanto a Magia se 

esconde do coletivo e do público, reservando-se a espaços mais individuais e 

privados. As pessoas que creem na Magia e na Religião podem compartilhar os 

mesmos deuses, mas os cultuam em domínios distintos. (MAGGIE, 1992, p. 21). 

 Em uma oficina realizada em outubro de 2001, sobre o tema Fronteira, os 

participantes das cidades de Rivera- Livramento, em cerca de 36%, se 

expressaram com o uso do termo “bayano”, referindo-se às pessoas da fronteira 

do Sul, pela maneira como falam, definindo-se como uma identidade vinda de 

fora. É usado também o termo como forma jocosa e discriminatória citado em 

Bentancor (2009, p. 131). 

       Alberto Klein, da Universidade de Londrina, em palestra ministrada, abordou 

o tema sobre “o invisível na comunicação”, relacionando-o ao trabalho da 

imagem jornalística e o ambiente do consumo. A imagem midiática, afirma ele, 

está totalmente envolvida neste ambiente. A produção de imagens em excesso 

banaliza o real significado. Segundo ele, existe uma cultura da invisibilidade, a 

qual aborda a profundidade das imagens e a superfície dos corpos. (USC, 2017). 

O racismo, no entanto, é visível e acontece o tempo todo. 

 Na Internet manifesta-se a intolerância e o ódio, tendo-se observado  que 

o vocábulo “niegro”  tem mais de 860 mil resultados e o termo “ niegro de mierda” 

é o mais usado, assim como a expressão “ trabalho de negro”.                             



105 
 

 

 
 

 Sobre as comunidades de Terreiro, as religiões dos Orixás, na Argentina 

e a relação com o Estado, observou-se que foram conturbadas, agregando à 

discriminação étnica contra o afrodescendente, além disso, ocorre a intolerância 

religiosa, fato comprovado por Fligerio e Lamborghini (2011). 

 Entre 2006-2010, foi criado um Fórum Afrodescendente no Instituto 

Nacional contra a Discriminação, Xenofobia e Racismo (INADI), com a realização 

de debates sobre religiões de origem africana, ainda de modo inicial e deficiente, 

na Argentina. 

 Em termos políticos, na era Kirchner e, em sequência, no mandato de sua 

esposa Cristina, houve ampliação do apoio popular ao governo, apesar da crise 

econômica e social, com decorrentes manifestações. Em épocas de crises, a 

busca pela religião encontra-se ampliada. 

 Na modernidade, por falta de compreensão dos dogmas e sentido dos 

rituais, muitos interpretam as práticas das religiões de terreiro como sendo 

folclóricas. Atribui-se o fato às áreas urbanas frequentadas por intelectuais e 

mais abastadas. Os terreiros inspiram locais com atmosfera de magia e 

misticismo. A vida e a morte são tratadas como sendo um continuum em uma 

mesma existência espiritual. Podemos considerar que essas religiões afros não 

se separam da magia (PRANDI, 1990; BROWN, 1994). Assim sendo, 

precisamente entendê-las como fatos sociais. A religião é vista como um fato 

social dentro das comunidades, pois contribui para justificar o pertencimento à 

comunidade, de acordo com Simmel (2010). 

 Daí partiu o nosso interesse, a questão do pertencimento ao simbólico, a 

atração pelo mistério, que faz com que as religiões derivadas da africanidade 

acreditem na vida e na morte, na binaridade de Bystrina, em nossa vida marcada 

pelas oposições. Assim como a interpretação desse fato pela mídia e meios de 

comunicação de modo geral.   

 Para nos certificarmos da prática da Umbanda e sua recepção pela mídia, 

estivemos em Buenos Aires e Montevideu. Observamos que a estigmatização 

está relacionada à história, desde a formação do Estado e de uma identidade 

nacional, firmada na ideia do europeísmo e tradição católica em ambos países. 



106 
 

 

 
 

Constatamos ainda que essa situação não difere da encontrada no Rio Grande 

do Sul, de onde partiram os cultos afros para a região Platina. Para corroborar 

com a visão política, em sua Dissertação de Mestrado, Guilherme Dantas 

Nogueira tratou das Comunidades de Terreiro na Argentina e as relações entre 

o Estado e as religiões dos Orixás. O autor constatou que a estigmatização é 

apresentada como decorrente do processo histórico da formação do Estado – 

Nação e sua identidade, fundamentada no europeísmo e na tradição católica e, 

atrelado a isso, a questão do escravismo. 

 Para a comunidade, em seu imaginário, os praticantes são satanistas, 

tudo é relacionado ao Demônio, pelo fato das incorporações e sacrifícios e, por 

isso,  a hostilidade constante. 

 Quando nos reportamos ao imaginário, o associamos às definições de 

Castoriadis, mencionadas por Durand (1998), quando diz que ele se encontra na 

raiz da alienação. Além da criação na história, há espaços na sociedade para 

invenções que passam pelo imaginário, enquanto produtos dos sentidos e de 

imagens significantes. O imaginário firma-se como potência instauradora. O 

imaginário não pode ser captado diretamente, é um recurso metodológico que 

apoia-se em códigos linguísticos, entre outros,  enquanto enunciados religiosos. 

 Entretanto, convém lembrar que o imaginário lida também com imagens. 

Damasio (2000) apresenta como Imagem, não só o aspecto visual, ela não é 

estática, retrata processos e entidades de vários tipos, concretos e abstratos, 

assim como relações espaciais e temporais entre entidades e as ações destas: 

“Em suma, o processo que chegamos a conhecer como mente  quando imagens 

mentais se tornam nossas, como resultado da consciência, é um fluxo contínuo 

de imagens e muitas  delas se revelam logicamente inter-relacionadas”.     

(DAMASIO, 2000) .             

 Apesar da atração que as religiões derivadas da africanidade têm para 

com as pessoas que frequentam os Templos (terreiros) na Argentina, no Uruguai 

e no Rio Grande do Sul, a busca de soluções para seus problemas sentimentais, 

financeiros ou existenciais são estigmatizados e os meios de comunicação 

contribuem para isso. Quaisquer problemas que surjam de ordem religiosa, com 



107 
 

 

 
 

acusações, muitas vezes sem fundamentação aparecem e os episódios são 

descritos  como decorrentes de rituais afro-brasileiros. A imagem pública da 

religião Umbanda ficou comprometida, com referências a sacrifícios e crimes que 

foram praticados nos referidos países.  

 No entanto, existem movimentos em prol da causa da comunidade negra 

nos países do Prata e no Brasil, não só pela questão religiosa, mas pela defesa 

da cultura e das pessoas. Podemos observar isto na Comemoração do Dia 

internacional Contra a Discriminação Racial, no qual a comunidade negra, na 

Argentina, exige reconhecimento e combate ao racismo. Aqui vale lembrar 

matéria publicada em 23-03-2018, a respeito da ação realizada em Buenos Aires 

para cobrar do Estado, o que denominaram de uma dívida histórica para com a 

população invisibilizada e excluída. Também foi apresentado ao Senado um 

Projeto de Lei para criação do Instituto Nacional de Assuntos Afro-argentinos, 

Afrodescendentes e Africanos (INAFRO). Também apresentaram um Relatório 

específico sobre Argentina, criado pelo Comitê Internacional para Eliminação da 

Discriminação Racial (CERD) da Organização das Nações Unidas (ONU). A 

Argentina mantém um “mito fundador” de que saiu de barcos europeus: branca, 

católica e inclusiva. No Uruguai, tomamos contato com o Informe sobre 

Liberdade Religiosa Internacional 2017, com o segmento sobre o Uruguay 

(Fonte: <https://uy.usembassy.gov/es/segmento-sobre-uruguay-del-informe-

sobre-libertad-relig>. Acesso em: 04 jan. 2019) 

 A construção social e cultural criou o estereótipo e ignorou a presença, 

não só do negro, mas também do índio. As pessoas negras na Argentina, ao 

serem questionadas sobre sua origem, perguntam “de qual país você é”. Além 

desses episódios, há também exemplos de abusos cometidos pelo Estado, como 

o tratamento violento e assassinato em 2016, de um senegalês Massar Ba, que 

era militante, caso não resolvido. A ação em prol da causa da população de 

ascendência afro pretende incluir estudos sobre a cultura e a identidade da 

comunidade negra no currículo escolar nacional.        

 No Uruguai, o movimento negro existe desde 1920, de acordo com o 

historiador e novelista afrodescendente Jorge Chagas, que  afirma que o estudo 

sobre a problemática do racismo e da discriminação racial  é realizado por um 

file://///COPIADORA/Banners/Encadernações/Faltando%20arrumar/Ivete/%3chttps:/uy.usembassy.gov/es/segmento-sobre-uruguay-del-informe-sobre-libertad-relig
file://///COPIADORA/Banners/Encadernações/Faltando%20arrumar/Ivete/%3chttps:/uy.usembassy.gov/es/segmento-sobre-uruguay-del-informe-sobre-libertad-relig


108 
 

 

 
 

grupo de intelectuais negros,  figuras destacadas, como o advogado Salvador 

Betervide (um dos primeiros juristas negros do país e fundador do Partido 

Autóctono Negro). Também é válido destacar Mário Leguizamón Montero; Maria 

Esperanza Barríos, Iris Cabral, os escritores Pilar Barríos, Maruja Pereira; Felina 

Díaz, Suarez Peña; Clementina Silva, Margarita Ubarne e Manuel Villa, entre 

outros. 

 Em 1941, foi fundada a Associação Civil e Social Uruguai Negro (ACSUN) 

que buscou transmitir valores para superação social. Quanto ao  Candombe 

ainda é questionado por alguns como sendo música e cultura próprias dos 

negros de Montevidéu, promovendo posterior implicação no carnaval. No 

entanto, a comemoração à Iemanjá é inquestionável e reúne milhares de 

pessoas na Praia Ramírez34, onde se encontra uma estátua em sua 

homenagem. Além desse ato, devemos considerar que os afro-uruguaios 

contribuíram social e culturalmente como escravos, soldados, artesãos, músicos 

e escritores.  

 Em matéria publicada na Revista Raça, datada de 30 de março de 2017, 

Francilene Martins denuncia o racismo oculto no Uruguai, mas, de acordo com 

o texto, o país avançou no reconhecimento da negritude, com representantes 

que defendem a causa, como o escritor Jorge Chagas. A partir dos anos de 1990, 

amplia-se a participação de outros intelectuais na luta pela comunidade negra. 

Mesmo assim, não é difícil encontrarmos designações pejorativas aos negros 

tanto na Argentina, quanto no Uruguai, dirigidos a pessoas de outra classe social, 

inclusive a índios e outros grupos. Na década de 1940, após a II Guerra Mundial 

principalmente, ocorreu uma grande movimentação em pro,l da causa do 

reconhecimento dos grupos étnicos e de sua cultura e religiosidade.  

 Em 2017, foi publicado, em Outras Mídias, um artigo afirmando que o 

Uruguai teria redescoberto seu passado indígena. Cerca de 5% da população 

 
34 A Festa de Iemanjá ocorre no dia 02 de fevereiro, principalmente em Mar del Plata na 

Argentina, como também na Costa de Quilmes, na Grande Buenos Aires. Transformou-se em 
uma forma de ganhar mais visibilidade nos meios de Comunicação, desta vez, fora das páginas 
policiais. Esta Festa representa uma das maiores celebrações religiosas em espaço público 
atraindo numerosas pessoas, tornando-se, portanto, uma importante propaganda para a religião 
afro, enquanto ritual. 



109 
 

 

 
 

reconhece sua ascendência indígena. Além de evidências culturais e tradições 

atribuídas aos gaúchos, que derivariam dos indígenas, estudos genéticos, 

também foi comprovado que os uruguaios não descendem somente de 

europeus, devido à existência de genes de índios. (Também estão presentes na 

Província de Entre Rios na Argentina). Existe no Uruguai o CONACHA (Conselho 

da Nação Charrua) composto por 10 organizações e comunidades de diferentes 

partes do país. Entre os seus objetivos, está o reconhecimento da atual 

população indígena, a ratificação da Convenção 160 da OIT (que compreende 

os direitos dos povos indígenas e tribais) e aumento da visibilidade da questão 

indígena, alcançando o aumento de autoidentificação no Uruguai. O censo oficial 

de 2011 apontou que cerca de 160 mil uruguaios  se declararam com 

ascendência indígena. Ao apontarmos esses dados, pretendemos mostrar que 

a religião Umbanda corresponde a uma parte da cultura desse povo pelas 

origens índias e o sincretismo decorrente. 

 A temática também volta a ser discutida na Argentina. Neste país 

observamos que, após terem decorridos trinta e poucos anos  da publicação de 

uma obra escrita pelo antropólogo argentino Hugo Ratier, lançada pelo Centro 

Editor da América Latina da coleção “História Popular, vida e milagres do nosso 

povo”, denominada “El Cabecita Negra”, com  grande sucesso,  a preocupação 

com as questões raciais voltam a surgir, como afirma Bravo (2016, p.162). Essa 

preocupação volta a ser revisitada por distintos autores e meios de informação. 

A obra de Ratier preocupou-se com a população criolla, indígena e mestiça das 

províncias do interior, em processo de migração interna e de politização, seu 

enfoque estava nas relações de classe e problemática sociotrabalhadora 

(RATIER, 1972, p. 33). 

 Baseado na obra de Ratier, a qual sugere uma preocupação africana, ou 

de afrodescendência, Nicolás Fernandez Bravo vai descrever as práticas 

associadas à afrodescendência surgidas no contexto urbano de Buenos Aires e 

que se destinaram ao interior de uma área rural, na qual seus habitantes 

passaram a reconhecer-se como descendentes de pessoas definidas como 

“negras”. O autor se propôs a investigar o legado da população de origem 

africana e a construção da diferença e da reprodução da desigualdade, não se 



110 
 

 

 
 

restringindo apenas à questão racial local, mas extrapolando para todo o país. 

Ele confirma o fato de que os estudos sobre a questão da africanidade têm sido 

ampliado e, para tanto, cita obras como as de Alejandro Fligerio (2008), Mallo y 

Telesca (2010), Guzmán y Geler (2013) -  na área de História, Antropologia e 

Sociologia, em estudos culturais, ciência política e o legado deixado por essa 

parcela da população.  

 Nosso interesse, no entanto, esteve pautado no que se refere aos 

aspectos religiosos de cultos afros e do apagamento da população de cor preta  

e índia, bem como a forma como a questão é tratada pela mídia e meios de 

comunicação em geral – incluindo-se, aqui, as similaridades desse fato com o 

Brasil. Podemos considerar como inédito, de acordo com Bravo, estudos 

anteriores sobre a temática, restringindo-se à Buenos Aires. O autor, no entanto, 

se propôs a investigar a região Noroeste da Argentina e, particularmente, a 

província de Santiago del Estero. Menciona vários trabalhos com preocupações 

referentes à africanidade e apagamento do índio e do negro. Contudo, constou 

que, nos aspectos históricos, etnográficos e até mesmo como uma figura 

fantasmagórica, a simbolização de São Miguel, na localidade de Añatuya, com 

um negro-diabo, é representado como um espaço satanizado, subterrâneo, 

infernal, profano (GROSSO, 1996, p. 234). 

 Bravo menciona ainda em relação ao trabalho de Ratier, El Cabecita 

Negra, que ela se referia à identidade de uma classe trabalhadora, politizada e 

estigmatizada pela sua cor escura, o que se contrapunha ao ideário histórico de 

uma argentina “branca e europeia”. O autor parte da posição de Santiago del 

Estero que, geograficamente, é tido como um lugar marginal, aproximando-se 

mais de Tucumán e Córdoba, do que da capital Buenos Aires.  

 No Censo Nacional de População de 2010, menciona-se que uma 

delegação viajou até São Félix, com posterior publicação em jornais. A cidade 

seria a única comunidade do país onde todos os seus habitantes seriam 

descendentes de africanos. A notícia recebeu uma atenção especial do 

governador provincial, o qual, em outubro de 2012, participou do Primeiro 

Encontro Cultural Latino-americano de Afrodescendentes de São Félix. Assim,  



111 
 

 

 
 

a localidade passou a ser conhecida como “a comunidade camponesa afro de 

São Félix”. 

 Já em 2012, em Buenos Aires, no mês de novembro, ocorreu um 

Seminário “Argentina- Brasil”, cuja temática girou em torno de políticas públicas 

para os afrodescendentes. Além dessas ocorrências, citamos ainda estudos 

realizados em Córdoba del Tucumán, vice-reinado do Rio da Prata (1795), uma 

região de criação de gado que, segundo a autora, estaria mais próxima das 

minas chilenas do que da capital Buenos Aires. Nessa área, a população era 

classificada em quatro grupos, a saber: “espanhóis”, “mestiços”, “mulatos” e 

“índios”. O mesmo pode ser observado na cidade colonial de Corrientes, entre 

1770 e 1820, período em que é mencionada a expulsão dos jesuítas das missões 

dos guaranis em 1768 e a decorrente emigração destes para distintas áreas, 

havendo  concentração em Corrientes.  

 Em Corrientes, a população negra vinda da África foi mais reduzida, mas 

destacavam-se os “morenos”, provenientes do Brasil ou da África,  que também 

eram classificados os pardos e os mulatos. 

 O cenário religioso na Argentina é o de regulação social, em que há 

liberdade religiosa, prevista pela Constituição, embora nem todas são 

socialmente toleradas, como as de matrizes africanas e as pentecostais, sendo 

chamadas de seitas de modo pejorativo.  

 

3.1 Confirmando a estigmatização e recepção da Umbanda  nos meios de 

comunicação. 

 A imagem da Umbanda foi deturpada por certas ocorrências nefastas. 

Posteriormente, foi comprovada a não veracidade das ocorrências pelas 

matérias publicadas ou apresentadas, em programas televisivos, que tratavam-

na como “seita”. Foram expostas fotos de cerimônias dos rituais com 

possessões, transes, tambores, causando pânico moral na maior parte da 

população. Ao mesmo tempo, aumentou a aversão aos cultos afros e à 

Umbanda, especificamente por parte dos cultos pentecostais, o que contribuiu 



112 
 

 

 
 

para que estes reforçassem seus argumentos contra as “seitas do Diabo”. São 

episódios relacionados a sacrifícios animais e mortes de humanos, atribuídos 

aos praticantes da Umbanda. 

 Para falarmos sobre a imagem, recepção e estigmatização da Umbanda 

e como defini-la se é Magia ou religião, nos reportamos inicialmente à obra O 

Sacerdote de Umbanda, Mestre, Discípulo e Liderança, de Alexandre Comino 

(2017), uma vez que define a religião como extraordinária, peculiar e que nela 

encontramos, simultaneamente: mediunidade, xamanismo, sacerdócio, magia, 

feitiçaria e bruxaria voltadas para o bem. A razão dessa afirmação se dá pela 

incorporação do médium, cuja entidade presente pode ser de um espírito que 

usa recursos de xamã, mago, feiticeiro ou bruxo. Ele cita, como exemplo, os 

Caboclos que foram pajés e praticam uma forma de xamanismo, e menciona 

ainda a manipulação de ervas, chás, banhos, defumação, enquanto uma forma 

de feitiçaria, denominada  de moderna. Não entendamos isso como pejorativo, 

é questão de interpretação, ou melhor dizendo, de preconceito ou julgamento 

errôneo acerca dos rituais e dogmas da religião e seus praticantes. No presente 

caso, nossa preocupação esteve voltada ao modo de ver e divulgar matérias 

como as realizadas pela imprensa ou outros meios midiáticos, nos países do 

Prata e no Brasil, dando à Umbanda e cultos derivados da africanidade um 

caráter de terror voltado às práticas de malefícios. Em verdade, o que está em 

jogo, no caso da religião Umbanda, é como o corpo vai se expressar, tomado 

pela entidade Orixá, que vai incorporar. Em sua obra, Baitello Junior (2017, p. 

43), coloca o corpo como suporte de imagens e as anima. O corpo é agente de 

animação de espíritos, animais, lendas, mitos, crenças e figuras imaginárias. 

 O corpo reveste-se, assim, de um caráter midiático passando a ser o 
centro dos rituais, dos cultos, das guerras e das festas, dos jogos e das 
competições. Mas sempre é o corpo em movimento, em  
transmutações e transformações, em atividade e em performatividade. 
Ainda hoje são vigorosas as manifestações de resistência desse 
mesmo corpo nas infinitas imagens geradas pela moda e suas regras, 
elaborando sutilizas imagéticas para os rituais   sociais  mais diversos, 
para a mimese que constrói funções e papéis sociais. Eis aqui, na 
moda um espaço de sobrevivência do corpo em sua vivacidade 
mimética arcaica, em sua  capacidade de portar imagens com as quais  
ele se funde (BAITELLO JUNIOR, 2017, p. 43).  



113 
 

 

 
 

  A imprensa escrita como o jornal de maior circulação na Argentina, o 

Clarín35, aproveitou-se de certos acontecimentos para explorá-los como 

escandalosos, comprometendo a imagem da religião e tratando-a como 

abominável, ligada a assassinatos, o que desagradou  a consciência coletiva.       

Os episódios sempre foram apresentados como negativos, destrutivos. Em 

verdade, as tradições são mágico-religiosas e dependem das interpretações, 

mas as adaptações locais foram muito expressivas, a ponto de pretender mudar 

os cânones dos rituais religiosos. Podem ocorrer processos de alinhamento para 

conversões, sendo criados pelos seus praticantes. Sua evolução, nos países do 

Prata, deu-se a partir do Rio Grande do Sul e do Batuque realizado pelos 

escravos.  

 Assim, evoluiu a prática da Umbanda e da Linha Cruzada. A Argentina 

importou o modelo da Umbanda do Rio Grande do Sul e o Uruguai passou a 

praticar o Batuque e a Linha Cruzada. O autor Ari Oro (2002), em sua obra, 

destaca a presença de um príncipe africano que teria vivido no Rio Grande do 

Sul, por volta de 1899 a 1935, o que reafirmou a presença negra naquele Estado 

meridional do Brasil, comprovado pelos dados estatísticos e censitários,  

contrariando a ideia de que seria o Estado brasileiro o local onde haveria   

predomínio de brancos, juntamente com Santa Catarina. A história da imigração 

mudaria este conceito inicial da presença negra, ao menos superficialmente, 

uma vez que, embora reduzidos e sofrendo um processo de apagamento – como 

nos países do Prata – os negros e seus descendentes ainda existem.  

 Entretanto, a chegada dos colonos alemães em 1824 para o Vale do Itajaí, 

dos italianos em 1875, para a região serrana gaúcha e os anteriormente fixados 

em Porto dos Casais, dos açorianos, em 1752 (atual cidade de Porto Alegre) 

incrementou a população branca e, em decorrência disso, observou-se  a 

redução da população negra, caso similar ocorreu aos vizinhos Argentina e 

Uruguai.  

 Contudo, algo da cultura africana ficaria para marcar sua presença – o 

Batuque – atribuído ao Rio Grande do Sul e o Candombe ao Uruguai marcariam 

 
35 Clarín  é o maior conglomerado de mídia da Argentina, fundado em 1999. 



114 
 

 

 
 

a africanidade e suas práticas rituais religiosas. A cultura africana seria mais 

tarde ampliada com a inserção do Candomblé e a sistematização da  Umbanda.  

 Alguns estudos realizados, como o de Ari Oro (2002), além de pesquisas 

em publicações nos jornais, pela Internet, nos mencionados países, 

demonstraram nas páginas, principalmente as policiais, a estigmatização em 

relação a essa herança, notadamente com enfoque mais discriminatório contra 

a Umbanda, enquanto crença “exótica” ou tida como “alheia” aos contextos 

sociais dos mencionados países. 

 Parece interessante, desse modo, estabelecermos a diferença entre o 

Candomblé e Umbanda. O primeiro cultua os Orixás identificados pela cultura 

Yorubá,  associados aos elementos da natureza, como água, terra, fogo e ar. Já 

o segundo culto venera, além dos Orixás, os caboclos (espíritos de índios), 

pretos-velhos (espíritos de antigos africanos), de crianças (Erês) e entidades que 

atuam na vibração do Orixá Exu (como pombas-gira; espíritos femininos e Exus, 

espíritos masculinos). Por esta razão, afirma-se que a Umbanda é sincrética 

 Podemos considerar, em termos cronológico e histórico, o  período inicial 

do Batuque no Rio Grande do Sul e os terreiros, e sua instalação nas cidades de 

Rio Grande e Pelotas, o que teria ocorrido no século XIX, como apresentado em 

Jornais da época, comprovado por autores como Mello (1995) e Correa (1998). 

Não obstante, foi entre as décadas de 1970 e 1980 que os jornais Correio 

Mercantil e Jornal do Comércio, de Pelotas e a Gazeta Mercantil de Rio 

Grande publicaram matérias com termos pejorativos, referindo-se aos cultos 

afros como prisões de “feiticeiros” e “feiticeiras”, como a notícia que 

apresentamos a seguir: Foram presas à ordem da delegacia, duas pretas,  

feiticeiras que atraíam ajuntamento de adeptos. Na ocasião de serem presas, 

encontrou-se-l um  santo e uma vela, instrumento de seus trabalhos (Jornal do 

Comércio, Pelotas, 9-04-1878, p. 2, comentado por Mello,1995, p. 26). 

 O mesmo ocorreria em Porto Alegre, com a migração de escravos e ex- 

escravos vindos de Pelotas e Rio Grande, referência citada por Lilian Schwarcz, 

matéria do Correio Paulistano , datada de 30-11-1879, sob  o título  “Os 

feiticeiros do Rio Grande do Sul grande caçada”. Onde podíamos ler: 



115 
 

 

 
 

A polícia tomou ontem em uma casa 42 pretos livres e escravos e 11 
pretos Minas. A caçada deu-se às 10 horas e 30 minutos da noite no 
momento em que o preto João celebrava uma sessão de feitiçaria. Foi 
uma surpresa e um desapontamento que aqueles fiéis crentes jamais 
perdoarão a polícia {...}. Apolícia apreendeu cabeças de galo e outros 
manipansos. Os principais atores da indecentecomédia foram 
recolhidos à cadeia e os escravos  castigados. (SCHWARCZ, 1989, p. 
126 comentado por ORO, 2002, p. 3). 

 Desta forma, podemos constatar a discriminação e estigmatização que  já 

eram percebidas pelo tratamento dado aos negros presentes e aos participantes 

do ritual, além da falta de compreensão por parte da polícia do que estava sendo 

realizado, quais os cânones envolvidos daquela prática. No Rio Grande do Sul, 

o primeiro terreiro de Umbanda foi fundado na cidade de Rio Grande em 1926, 

sob a denominação de “Reino de São Jorge”, pelo ferroviário Otacílio Charão.36.   

 O autor Pernambuco Nogueira declarou que ambos os fundadores não 

eram originários do Rio Grande do Sul e estiveram na África. Ao retornarem,  

dedicaram-se à divulgação da Umbanda (NOGUEIRA, 2001b). Pudemos 

constatar que alguns autores ainda afirmam que além da repressão policial e do 

preconceito da sociedade, os praticantes do espiritismo Kardecista também 

faziam oposição à Umbanda, desqualificando-a quanto às práticas mediúnicas.  

Não aceitavam que o os Orixás fossem invocados nem normas rituais, em uma 

disputa de bens simbólicos (ISAIA,1997, p. 386 comentado por ORO, 2002)37. 

 Na cidade de Rio Grande, a Umbanda teve início em 1932 com a fundação 

da Congregação Espírita dos Franciscanos de Umbanda38, por um capitão da 

Marinha cujo nome era Laudelino de Souza Gomes. Observa-se, ainda, que no 

Rio Grande do Sul são cultuadas as entidades caboclos, preto-velhos e crianças  

e não se pratica sacrifícios de animais, de modo geral. No Rio Grande do Sul, 

aproximadamente 80% dos terreiros praticam a Umbanda Cruzada 

(CORREA,1998, comentado por ORO, 2002, p. 48). 

 
36 O interessante a se destacar é que em função da discriminação contra a religião e a 

perseguição policial, o centro não tinha uma sede fixa e mudava de lugar todas as semanas. 
37 Ari Oro, escreveu o livro “Axé Mercosul, (1999, editora Vozes) é Professor de Antropologia do 

Programa de pós-graduação da UFRGS (Universidade Federal do Rio Grande do Sul). 
38 Temos que destacar que o uso do termo franciscano apresenta dupla conotação referindo-se 

a São Francisco de Assis (santo católico) e a LOKÔ (termo yorubá) ou IROKÔ (termo jejê) ou 
ORIXÁ Tempo (Angola) árvore gameleira branca, além disso seus membros usam batas brancas 
e cordão amarrado à cintura e sandália no estilo de São Francisco de Assis. 



116 
 

 

 
 

 A justificativa para a Linha Cruzada estaria na busca de custos menores 

frente o Batuque e um aprendizado mais simples. Dentro de um contexto 

econômico e político-social, o Batuque surge no século XIX, em um Rio Grande 

do Sul agrário, no qual a estrutura dos rituais se fundamentava no sacrifício de 

gado, fato este que não se apresentava como problema em um Estado de 

economia pastoril. O mesmo não ocorreu com a Umbanda em condições 

diferenciadas, no início da década de 1930, com uma economia capitalista 

urbano-industrial, na qual se evidenciava o êxodo rural. Houve, portanto, uma 

adequação ao novo modelo, com rituais mais curtos, sem muito ruído de 

tambores e sem sacrifícios de animais, para que não houvesse reclamações dos 

vizinhos. Encontramos relatos sobre a prática de cultos afro-brasileiros em vários 

bairros e cidades do Rio Grande do Sul, bem como pessoas afrodescendentes, 

presentes nos bairros Bonfim, Mont Serrat e Rio Branco, sendo que, na época 

da Abolição, eram lugares insalubres, de baixa valorização imobiliária, descritos 

por (KERSTING,1998, p. 111).  

 Kersting (1998) ainda menciona um caso em que o sacerdote da Igreja de 

Nossa Senhora da Piedade, publicou um livro denominado “Paróquia Nossa 

Senhora da Piedade de Porto Alegre: 1916-1958” no qual relata o diálogo com 

um homem que afirmou ser católico apostólico romano, mas que era também 

Pai de Santo de uma casa de Batuque. Ari Oro (2002) cita, ainda, que o mesmo 

religioso se refere como alvo de despachos da “parte daquela gente de 

Umbanda”. O religioso ainda menciona que as religiões afro-brasileiras, usando 

termos preconceituosos, não passam de crendices, superstições e feitiçarias. 

No entanto, as religiões  afro-brasileiras tiveram oficialização em Porto Alegre, 

desde o ano de 1996 quando se comemora A Semana da Umbanda e dos cultos 

Afro-Brasileiros, com Palestras e rituais celebrados no Parque da Harmonia no 

centro da cidade, geralmente no mês de novembro, em apoio ao Dia Nacional 

da Consciência Negra. Com sessão de Batuque, os participantes  representam 

o público em geral, simpatizantes e autoridades civis. (ORO, 2002, p. 12).  

 Outra atividade é a Festa de Oxum, que ocorre em 8 de dezembro, na 

praia de Itapema frente à estátua da entidade, às margens do Rio Guaíba (RS),  

organizada pelo Conselho Superior da Umbanda e dos Cultos Afro-Brasileiros, 



117 
 

 

 
 

e Aliança Umbandista e Africanista do Estado, em parceria com secretarias 

Estadual e Municipal do Meio Ambiente, que editaram um caderno de orientação 

sobre procedimentos em relação aos cultos e trabalhos religiosos no meio 

ambiente, no que diz respeito à disposição das oferendas.  

 Acerca das oferendas aos Orixás, apresentamos o comentário adaptado 

do Jornal da Aldeia dos caboclos, ano 9, nº 82 (SP), o qual, entre outros 

artigos, apresenta propagandas relativas à venda de materiais religiosos usados 

em rituais umbandistas, além de oferta de cursos básicos de Curimbeiro e 

Atabaqueiro, no Bairro da Mooca em São Paulo, além da propaganda de eventos 

como o 10º Festival de Curimba (Um grito de Liberdade). Esse tipo de informação 

é um caso excepcional sob o formato de matéria jornalística.  

  A matéria comenta que o ato de realizar oferendas aos deuses remonta à 

antiguidade, devido à falta de informação na época sobre os eventos naturais, 

fazia-se oferendas de acordo com as estações do ano, para agradecer os 

benefícios da chuva, por exemplo, na agricultura, ou ao Deus Tupi, pelo sol surgir 

mais uma vez. No entanto, a evolução da ciência demonstrou que as oferendas 

não seriam necessárias, pois os elementos da natureza apareceriam mesmo 

sem a sua prática.  

 Assim, o povo hebreu acreditava que os sacrifícios em reverência a Deus 

eram necessários para garantir proteção. O Velho Testamento apresenta uma 

prática dos hebreus, que era pintar os umbrais das portas com sangue de 

cordeiro, como forma de demonstrar que aquela casa tinha proteção Divina.                       

Acreditavam que, ao realizarem esse procedimento, o Anjo da Morte não tocaria 

nenhum dos moradores. Na reflexão cristã, uma vez que Jesus Cristo, filho de 

Deus, derramou o seu sangue para libertar a humanidade, não seria mais 

necessário o ritual de sangue. 

 A Umbanda tem como premissa respeitar a natureza, portanto, essa regra 

recai sobre as formas e produtos das oferendas, trocando antigos produtos por 

outros menos comprometedores e, de preferência, biodegradáveis (Babalaô 

Ronaldo Linares- Presidente Umbandista do Grande ABC, (Santo André, São 

Bernardo e São Caetano) Municípios que compõem os 39 Municípios da Grande 



118 
 

 

 
 

São Paulo. As oferendas são definidas por ele como um ato de amor e 

demonstração de fé, sugerindo que seja realizada com respeito e devoção. São 

oferecidas flores, frutas, perfumes, velas, bebidas, comidas, como formas de 

agradecimento aos Orixás e aos guias. O mais sagrado das oferendas é a 

intenção, assim como a energia que é depositada naquele ato. O grande mérito 

do sr. Linares foi ter conseguido, junto à municipalidade, um local para a 

realização dos rituais das religiões de matrizes africanas em um espaço de uma 

antiga pedreira. O Santuário, como o define, passou a ser referência para a 

prática das religiões de matrizes africanas. 

 No entanto, como estamos nos referindo à Tríplice Fronteira, também 

cabe falarmos sobre os terreiros ou templos (como os definem) na área 

transnacional, que se limitavam somente às áreas fronteiriças e, posteriormente, 

se interiorizaram, chegando às capitais Buenos Aires e Montevidéu. A formação 

de alianças entre sacerdotes e sacerdotistas porto-alegrenses com agentes afro-

religiosos contribuíram para a propagação desde meados dos anos 1960. 

(TADVALD, 2014). Mas religião implica também em imagens dessa forma nos 

reportamos a Vilém Flusser, quando aponta que imagem é  

  

Resultado do processo do esforço de se abstrair duas das  quatro 
dimensões espaço-temporais para que  conservem apenas as 
dimensões do plano. Devem a sua origem  à    capacidade da abstração 
específica que podemos chamar de imaginação. No entanto, a 
imaginação tem dois aspectos: se, de um lado, permite abstrair duas 
dimensões dos fenômenos, de outro, permite reconstituir as duas 
dimensões abstraídas na imagem. Em outros termos: a imaginação é 
a capacidade de codificar fenômenos de quatro dimensões em 
símbolos planos e decodificar as mensagens assim codificadas. 
Imaginação é a capacidade de fazer e decifrar imagens (FLUSSER, 
1985, p.13).   

   

 

 

 

 

 

 



119 
 

 

 
 

CONCLUSÕES 

 

 As pesquisas que realizamos nos conduziram a determinadas 

constatações. Uma das principais foi a de que a intolerância não se restringe tão 

somente à religião, no caso, das crenças derivadas da africanidade. Acima de 

tudo há uma estigmatização étnica, cultural, socioeconômica, que tem um 

componente de caráter histórico, derivando do  período da colonização 

exploratória e a ideologia dominante derivada da  supremacia de uma elite 

europeia e cristã. Portanto, está relacionada à historicidade e ao eurocentrismo, 

remontando ao período da colonização, desconsiderando os habitantes locais, 

os índios, e, posteriormente, os escravos. Povos subjugados e considerados 

subalternos socialmente. 

  Foram observados, ainda, que a utilização dos termos pejorativos às 

pessoas de pele preta e índios é de uso comum na Argentina e no Uruguai, tanto 

no censo comum, quanto na mídia, embora existam Leis implementadas em 

períodos mais recentes para punição aos agressores. No Brasil, por questões 

“legais”, ainda há uma certa vigilância ao uso dos termos, tendo em vista 

possíveis processos solicitados pelos ofendidos, por atos de racismo e 

discriminação  

 A antropóloga Maria Belén Zaninovich, em entrevista ao Jornal El País, 

link 

<https://brasil.elpais.com/brasil/2017/01/07/internacional/1483795840_886159.

html>, o qual acessamos em 16/05/2019, fez um depoimento bastante 

interessante para nosso trabalho no tocante à constatação da negritude 

escondida, na Argentina, corroborando com nossas análises, afirmando: “A pele 

é um dos traços que mais rapidamente branqueia, mas é preciso olhar os 

cabelos encrespados- que os índios guaranis chamam de capicha – e os lóbulos 

das orelhas para reconhecer a herança negra em Corrientes.” 

  Reconhecer a negritude ou a origem índia não dá status, a redução dessa 

parcela da população esteve relacionada à Guerra do Paraguai (1865-1871), 

epidemias de cólera (1861), de febre amarela (1871), provocando grande 

mortandade entre afrodescendentes  e índios. 

https://brasil.elpais.com/brasil/2017/01/07/internacional/1483795840_886159.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2017/01/07/internacional/1483795840_886159.html


120 
 

 

 
 

 Outro aspecto que verificamos refere-se à diferença das expressões 

simbólicas e as incompreensões decorrentes, não só para com as religiões 

derivadas da africanidade, mas também contra as neopentecostais. 

 Constatou-se um aspecto histórico, ligado à própria reprodução humana, 

uma vez que, durante a escravidão, os senhores de terra e proprietários dos 

escravos tratavam de evitar as uniões entre escravos, justamente para não 

procriarem, temiam inclusive as mortes femininas  pelos partos. Houve, portanto, 

um processo de mestiçagem e o decorrente “embranquecimento da população”. 

 Um episódio religioso persistiu ao longo de 200 anos, com ele ocorre uma 

africanização na Festa de São Baltazar (realizada no mês de janeiro no dia 06, 

em homenagem ao rei mago negro, portanto, remonta ao catolicismo e à Festa 

de Reis. Esta festa é a única criada e conservada por afrodescendentes no país, 

realizada na Província de Corrientes (distante cerca de 1000 Km ao Norte de 

Buenos Aires), dançam ao som de tambores o Chamamé (música popular 

argentina). A música Chamamé é reconhecida pela população, inclusive por 

grupos sociais mais elevados, embora, no passado,  pusessem objeção em 

aceitá-la. 

  A justificativa para a evolução de cultos e rituais derivados da africanidade 

e posteriormente religiões tem relação com os escravos, uma vez que, para eles, 

advindos de outras culturas e crenças, era uma forma de se expressarem, um 

modo de se engajar e interpretar um outro mundo, de manterem a sua cultura 

após a diáspora.  

 Nas senzalas, as histórias de lutas, as perdas que tiveram, fazia com que 

se apegassem aos Orixás, como forma de manter uma identidade tão violentada. 

O diálogo com sua cultura era intermediado pela música, as rezas e o contato 

com os deuses. 

 Pensar na Umbanda requer, portanto, respeito aos seus dogmas, desde 

a entrada no Templo, no qual ocorrem as cerimônias, quanto durante a 

realização dos rituais. Não se trata de um ritual simples, mas sim marcado pelo 

respeito, pela doutrinação dos participantes da gira e a responsabilidade nos 

atendimentos, agregando elementos simbólicos, sentimentos pessoais, contatos 



121 
 

 

 
 

com o transcendente, sublimação da fé. No entanto, a intolerância de alguns 

segmentos da sociedade transgride o imaginário e o reduz ao campo das 

superstições e manifestações diabólicas. Falta tolerância à crença  de outrem. 

  Além disso, a incompreensão gerada pelo senso comum conduz aos atos 

de vandalismo, demonstrações de rebeldia e desrespeito ao outro. Exemplos 

não faltam em reportagens e noticiários, embora não se mencione sempre a 

religião, dando uma falsa impressão de que são problemas pessoais, questões 

étnicas ou raciais, embora  estejam carregados de preconceitos e violações aos 

direitos humanos .  

  O que se destaca é o fato da religião ou os rituais, quaisquer que sejam, 

não terem  cor específica e nem etnia, trata-se de uma criação humana, do seu 

imaginário e a incompreensão dos dogmas religiosos, repleta de demonstrações 

de preconceitos e manifestações xenófobas. O embate entre o bem e o mal 

comparece em todos os credos, independe da etnia ou da origem dos grupos 

que os praticam, o mais importante é a Fé. Entendemos que o processo de 

dessacralização do mundo recai na sacralização da mídia (CONTRERA, 2010), 

promovendo uma “dupla contaminação” entre religião e mídia. De acordo com 

seu parecer, os formatos midiáticos se apropriam de elementos do ritual 

religioso, submetendo-os a uma estética própria. A religião se mediatiza e, 

simultaneamente, os meios eletrônicos de comunicação são sacralizados. E 

complementa: 

O universo midiático contemporâneo, constrói seu imaginário, 
reapresentando, recontando e ressignificando os mitos originais que 
habitam  o inconsciente coletivo, mas de forma deturpada,  distorcida 
e cada vez menos fiéis aos arquétipos originais, já que tem como 
referência as imagens midiáticas e não as experiências do mundo real 

(CONTRERA, 2010) 

 Assim, vemos a religião Umbanda ou outros rituais de origem africana como 

estereótipos de um tempo que não é nosso, como um misticismo do passado, 

lembrado em músicas e versos que parecem longínquos, cantados no carnaval, 

representados em imagens de telenovelas, descrevendo no caso do Brasil, uma 

Bahia embranquecida, com personagens que representam a religiosidade com 

guias dos santos, com leituras de búzios, ou em cenas de humorismo (o preto 

velho interpretado por Chico Anísio), ou ainda, em sambas enredos no carnaval, 



122 
 

 

 
 

usando os meios eletrônicos ou midiáticos de modo geral, para expor mitos, 

rituais e crenças, representados por objetos de idolatria e culto com perda da 

distância crítica.Na Argentina e Uruguai, observaram-se matérias jocosas e 

pejorativas ao referenciarem-se ao Brasil, à negritude, às crenças. 

 Na obra Até que ponto de fato nos comunicamos? Ciro Marcondes Filho 

(2004, p. 88) aponta que as comunicações são antes extralinguísticas e 

promovidas pela interação humana. Sem entrarmos no mérito da questão, 

consideramos a religião uma forma de comunicação, a Umbanda, notadamente,  

como expressão corporal, mística, ritualística, mesmo que não haja  

necessariamente  uma expressão oral formalizada. 

 No que concerne aos meios de comunicação, seja a televisão, a internet, 

notícias impressas, online, todos estes vão implicar em experiências 

psicológicas e morais de acordo com a identidade do usuário. A mídia pode 

influenciar nos pensamentos e nas opções como ocorre com as propagandas 

políticas, mas também com as religiões. Na obra “Antropológica do Espelho: 

Uma teoria da comunicação linear e em rede”, Muniz Sodré (2002) se refere à 

Teodiceia do Mercado, ao falar sobre o fenômeno “mítico-religioso”. Este não é 

suscitado pelo suposto poder dos conteúdos informativos, mas por uma “lógica 

mercantil”, profético- moralista e autoescatológica, que troca o antigo bem ético 

pelo bem –estar individualista, associando salvação e consumo. Entendemos 

que, a globalização mudou a rotina cotidiana das religiões tradicionais, em que 

as distintas formas de comunicação influem o bem e o mal e podem revestir-se 

de conotações como sendo verdadeiras, prevalecendo a retórica daquele que 

emite a mensagem. Pode haver também preleções fora do ambiente midiático, 

no qual o poder da comunicação e o carisma pessoal do emissor funciona de 

modo ideal e eficaz para captação da mensagem. Existe uma moralidade 

utilitarista que atinge as necessidades imediatistas do público seja televisivo, da 

internet ou leitor. 

 Verificamos que a busca pelo transcendente e o sagrado realizada  pelos 

grupos humanos visa atender às demandas corporais, sociais, mentais, 

enquanto formas de sublimar carências na busca de mecanismos que aumentem 

os vínculos. A Umbanda configura-se como uma opção, diferenciando-se das 



123 
 

 

 
 

religiões tradicionais, isso ficou evidenciado em nossas pesquisas. O fenômeno 

de representações litúrgicas na televisão, na internet, tem sido ampliado como 

forma de divulgação religiosa e a “captação” de fiéis . 

  Constatamos na obra biografia autorizada do Bispo Edir Macedo, um 

capítulo denominado “Manual de Exorcismo”. Além disso, em todas as 

narrativas, a figura do Diabo é mencionada, como causadora dos problemas, 

financeiros, afetivos, de saúde, espirituais, se o Diabo for afastado, os problemas 

serão resolvidos. Nos cultos, o Diabo é manifestado na figura do Exu, o que 

amplia o preconceito e a discriminação contra a Umbanda e outras religiões de 

matrizes africanas. Há um apelo ao imaginário religioso, todos os aspectos ruins 

são associados às religiões afro-brasileiras, inclusive na Argentina e no Uruguai,  

e ao Diabo. A IURD foi a salvação expulsando as entidades que contribuíam 

para a prática do mal. Por outro lado, a intolerância religiosa e a questão do 

simbólico e sua interpretação não se constitui em fato recente como pudemos 

constatar historicamente. 

 No decorrer de nossas pesquisas, quanto ao campo comunicacional, 

buscamos nas distintas formas de divulgação a veiculação de matérias que 

denotassem atitudes e expressões que discriminassem a Umbanda, seus 

seguidores, criminalizando-os e descrevendo-os com o uso de termos 

discriminatórios. Buscamos matérias que demonstrassem  a não ocorrência  de  

assimilação dos dogmas da religião e dificultassem o vínculo com o imaginário 

e o simbólico. 

 O uso de elementos sincréticos das religiões derivadas da africanidade, 

do espiritismo Kardecista, são utilizadas nas sessões de descarrego, 

simultaneamente às discriminações, realizadas pela IURD e praticadas nas afros 

religiões. 

  Enfim, a religião é apenas um dos muitos fatores em jogo, a intolerância 

reúne outros ingredientes como pudemos constatar, entre eles o fator histórico, 

sociológico, antropológico, étnico-racial, psicológico, linguístico, geográficos (as 

interpretações realizadas aos rituais e procedimentos religiosos)dependem do 

lugar. 



124 
 

 

 
 

  De acordo com a Organização das Nações Unidas, o ódio religioso é 

responsável  por muitos conflitos. Em 2017, o Jornal O Estado de São Paulo, 

publicou uma matéria descrevendo o cenário da intolerância religiosa como 

sendo preocupante para distintas religiões, embora a ênfase recaia na Umbanda 

(26%), candomblé (22%) e outras religiões de matrizes africanas (18%). Quanto 

aos tipos demonstrados de intolerância estão: invasões de templos e terreiros; 

agressões verbais, destruição de imagens sacras, tentativas de homicídios; 

ataques incendiários. Esses dados correspondem a pelo menos oito Estados 

brasileiros, o Ministério Público investiga as ocorrências. 

  Ao realizar uma pesquisa comparativa acerca da vida jurídica das igrejas 

– observações sobre minorias religiosas de quatro países (Argentina, Brasil, 

México e Uruguai) - Emerson Giumbelli, da Universidade do Rio Grande do Sul, 

2017, nos forneceu uma contribuição sobre a legalização das religiões e 

associações religiosas. Pudemos dessa forma justificar nossa pesquisa ao 

verificarmos: 

  Na Argentina, à religião católica, o Governo sustenta seu apoio desde 

1994; para as demais religiões e cultos é requerido o registro e autorização de 

um órgão estatal específico (Direção Geral de Registro Nacional de Cultos). No 

caso da Umbanda recai na classificação das Instituições não católicas (Lei de 

1978). O registro requer algumas informações como detalhamento de crenças, 

rituais, festas, livros sagrados, cargos hierárquicos. As categorias para registro 

correspondem a evangélicos, africanistas, espiritistas, entre outros. 

  No Uruguai, houve a separação entre a Igreja e o Estado em 1917. Não 

existem figuras jurídicas específicas para atender aos grupos que se definem 

como religiosos. Quando se pretende oficializar a Instituição, dirige-se ao 

Ministério da Educação e Cultura e deve-se apresentar os documentos exigidos. 

São solicitados documentos com o nome da sede, finalidade, tipos de sócios, 

direitos, deveres, comissões: diretiva; fiscal; eleitoral. Deve-se enviar 

requerimento dirigido ao Ministro, assinado por representantes do grupo 

interessado em obter personalidade jurídica. A direção geral de registros se 

reserva o direito de aprovar ou não, além de fiscalizar após a legalização. 



125 
 

 

 
 

 Até a década de 1950, os templos de religiões afros faziam seus registros 

nas delegacias de polícia, de modo similar como acontecia no Brasil. 

Constatamos dessa forma, que a discriminação se encontra nos três países, 

historicamente determinada e legitimadas pelas exigências do poder público. 

 Dados do IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística) afirmam 

que Rio Grande do Sul é um Estado multirreligioso. Porto Alegre é a capital mais 

judaica do Brasil, assim como é o município que apresentou mais católicos, 

evangélicos, umbandistas, praticantes do islamismo e mais mórmons. 

O mais surpreendente é a força das religiões afro-brasileiras, apesar de ser o 

segundo estado mais branco do país. A proporção de candomblecistas e 

umbandistas é maior do que na Bahia. 

(<https://gauchazh.clicrbs.com.br/geral/noticia/2012/06/dados-do-ibge-colocam-

munici>. Acesso em: 30 jun. 2012) 

                             

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://gauchazh.clicrbs.com.br/geral/noticia/2012/06/dados-do-ibge-colocam-munici.
https://gauchazh.clicrbs.com.br/geral/noticia/2012/06/dados-do-ibge-colocam-munici.


126 
 

 

 
 

REFERÊNCIAS  

 

ALADRÉN, Gabriel. Experiências de liberdade em tempos de Guerra: pretos 

e pardos nas guerras Cisplatinas (1811-1828) . IX ANPUH-RS, 2008, acesso em 

2018. 

______. Tráfico, guerra contrabando e fuga de escravos na fronteira do 

Brasil com o Rio da Prata, c. 1790- c. 1830. Anais do XXVI Simpósio Nacional 

de História- ANPUH. São Paulo, julho de 2011. Acesso em 2018. 

AUGÈ, Marc. O sentido dos outros. RJ: Vozes, 1999. 

______. Por uma antropologia da mobilidade. AL: Ed. UNESP/ UFAL, 2010. 

______. Não-Lugares. Introdução a uma antropologia da supermodernidade. 

Campinas: Papirus editora, 2014. 

BACZKO, Bronislaw. A imaginação social. In: Enciclopédia Einaudi. Edição 

Portuguesa, Imprensa Nacional. Casa da moeda, 1985. Citada em Gestão e 

Desenvolvimento. Quando a Intolerância religiosa atravessa as Fronteiras 

Nacionais: A Guerra Santa entre a IURD e as Afro-religiões Exportada do Brasil 

para a Argentina, Novo Hamburgo-RS, 2014. 

BAITELLO JÚNIOR, Norval. A Era da Iconofagia: ensaios de comunicação e 

cultura. São Paulo: Hackers, 2005. 

______. O animal que parou os relógios. São Paulo: Annablume, 1997. 

______. O pensamento sentado: sobre glúteos, cadeiras e imagens. São 

Leopoldo: Ed. Unisinos. 2017. 

______. O olho do furacão. A cultura da imagem e a crise da visibilidade: 

Biblioteca do CISC, 2003a (Citado por SILVA, Maurício Ribeiro da) 

______. Tempo lento e espaço nulo: Biblioteca do CISC 2003b (Citado por 

SILVA, Maurício Ribeiro da). 

______. A Era da Iconofagia: ensaios de comunicação e cultura. São Paulo: 

Hackers, 2005. 

BARBOSA, Cristina; RAMIREZ, Ivete Maria S. R. O uso do imaginário do Diabo 

pela Igreja Universal do Reino de Deus. São Paulo: Trabalho apresentado na VI 

Com Cult. Vínculos, Redes e Ambientes- VI Congresso Internacional de 

Comunicação e Cultura. 08-09 de Nov. 2018. 

BAUMAN , Z. Modernidade Líquida. Rio de Janeiro: Zahar. 2001. 

BENTANCOR, Gladys. Rivera – Livramento Uma fronteira diferente-coleção 

Fronteiras da Integração. Pelotas: Editora Universitária-UFPEL. 2009. 

BOFF, Leonardo. Tempo de Transcendência: o ser humano como um projeto 

infinito. São Paulo. Ed. Sextante. 2000. 



127 
 

 

 
 

______. O encanto dos Orixás Disponível em: <wordpress.com>. Acesso em: 14 

jun. 2018. 

BORUCKI, Alex; CHAGAS, Karla e STALLA, Natalia. Esclavitud Y Trabajo, Um 

estúdio sobre los afrodescendentes em la frontera uruguaya 1835-1855. Ed. 

Pulmón Ediciones, 2004. 

______. Esclavitud y abolición em el Rio de La Plata em tempos de revolución y 

república. In La ruta del esclavo em el Rio de La Plata: su historia y sus 

consecuencias. Memoria Del Simposio. UNESCO, 2004. 

BOURDIEU,Pierre. A economia das trocas linguísticas. São Paulo: EDUSP, 

1966. 

______. O Poder Simbólico. São Paulo, Bertrand Brasil, 2007. 

BRAVO, Nicolás Fernandez. El regresso  del  cabecita  negra Ruralidad, 

desplazamiento y reemergencia identitariaentre los santiagueños “afro”, in 

Cartografías afrolatinoamericanas. Perspectivas situadas desde la Argentina. 

Buenos Aires: Editorial Biblos, 2016. 

BYSTRINA, A Semiótica da Cultura, CISC - Centro Indisciplinar de Semiótica 

da Cultura e da Mídia. Aulas do Prof. Ivan Bystrina-SP: PUC, maio de 1995, 

publicação em 2009. Tradução do Prof. Dr. Norval Baitello Jr. Sônia B. Castino. 

______. IHU (On line),  Unisinos, edição 399/20 de agosto 2012. Entrevista a 

Thamiris Magalhães. 

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. São Paulo: Palas Atenas, 1989. 

CASTORIADIS, C. As encruzilhadas do Labirinto-2. Os Domínios do 

Homem.São Paulo: Editora Paz e Terra, 1987. p. 225-318. 380-381. 

______. O Mundo Fragmentado. As encruzilhadas do Labirinto-3. Rio de 

Janeiro: Editora Paz e Terra, 1992. p. 27-28. 35-36. 

CASTRO, Eduardo Viveiros. A inconstância da Alma selvagem. Ed. Ubu, 

coleção argonautas, 2017. 

CASSIRER, E. A Filosofia das Formas Simbólicas: o pensamento mítico. São 

Paulo: Martins Fontes, 2004. 

CRESPI, Liliana. Comercio de esclavos em el Rio da Plata durante el siglo XVII. 

In: Rutas de la esclavitud em África y América Latina. Rina Cáceres (Org.) 

Universidad de Costa Rica, 2001. 

COLLUCIO, Félix. Las Devociones Populares Argentinas. Buenos Aires: 

Nuevo Siglo, 1995. 

COLVERO, Ronaldo Bernardino. Negócios na Madrugada: o comércio ilícito na 

fronteira do Rio Grande do Sul. Passo Fundo: UPF, 2004. 



128 
 

 

 
 

CONTRERA, Malena Segura. Mediosfera: Meios, Imaginário e 

desencantamento do Mundo. São Paulo: Annablume, 2010. 

______. Mídia e Pânico: Saturação da Informação, Violência e Crise Cultural na 

Mídia. São Paulo: Annablume, 2002 in CISC 20 anos Comunicação, Cultura e 

Mídia. Org. Bornhauser, Miklos, Maurício Ribeiro da Silva, Bluecom, 2012. 

______. A dessacralização do mundo e a sacralização da mídia: consumo 

imaginário televisual, mecanismos projetivos e a busca pela experiência comum. 

In: BAITELLO JÚNIOR, Norval, et al. (Org.). Os símbolos vivem mais que os 

homens: ensaios de comunicação  cultura e mídia. São Paulo: Annablume, 

2006 (pp. 107-120) 

______. Mediosfera: meios, imaginário e desencantamento do mundo. Porto 

Alegre: Imaginalis, 2017. 

______. O Mito na Mídia: a presença de conteúdos arcaicos nos meios de 

comunicação. São Paulo: Annablume, 2000. 

CLARK, Stuart. Pensando com demônios. São Paulo: EDUSP, 2006. 

CYRULNIK, Bóris. Do sexto sentido. O homem e o encaminhamento do 

mundo. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. 

COLVERO, Ronaldo Bernardino. Negócios na Madrugada: o comércio ilícito na 

fronteira do Rio Grande do Sul. Passo Fundo: UPF, 2004. 

CUMINO, Alexandre. O sacerdote de Umbanda Mestre, Discípulo e 

Liderança. São Paulo. Madras. 2017. 

DE CERTEAU, Michel. A invenção do cotidiano. Artes de Fazer, Petrópolis: 

Vozes, 1994. 

DURAND, Gilbert. O imaginário: ensaio acerca das ciências  e da filosofia da 

imagem. Rio de janeiro: Difel. 2004. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo:  Martins Fontes, 1992. 

p.19-20. 

FLIGERIO, Alejandro. Argentinos e Brasileiros: Encontros, Imagens e 

Estereótipos. Petrópolis: Vozes, 2002. 

______. IDH on line 424/ 12/06/2013 A Umbanda e o Batuque no Cone Sul e a 

estigmatização social de seus praticantes, leciona na FLACSO e na 

Universidade Católica Argentina – UCA. 

______. A Transnacionalização como fluxo religioso na fronteira e como 

campo social: Umbanda e Batuque na Argentina. Debates do NER, Porto 

Alegre, ano 14, N. 23. p.15-57. 2013. 

______. Cartografias afrolatinoamericanas - Perspectivas situadas desde la 

Argentina. Buenos Aires: Ed. Biblos, 2016. 



129 
 

 

 
 

 

FLUSSER, Vilém. Um filósofo, culturólogo e comunicólogo. IHU online. Porto 

Alegre. Entrevista do Prof. Dr. Norval Baitello Júnior. Disponível em: 

<http://www.unisinos.br/index.php?option=article&id=4>. Acesso em: 26 mar. 

2019. 

______. Da religiosidade: a literatura e o senso da realidade. São Paulo: 

Comissão Estadual de  Cultura, 1967. 

GARDNER, Gerald B. Bruxaria hoje. Madras: São Paulo, 2003. 

GIACOMINI, Sonia. Presença do Axé: Mapeando terreiros no Rio de Janeiro. 

Do Núcleo Interdisciplinar de Reflexão e Memória Afrodecendente da PUC- Rio, 

sobre intolerância. Especial das Nações Unidas. 2015. Disponível em: 

<http://nacoesunidas.org/a-intolerancia-contra-as-religioes-de-matrizes-

africanas2/>. Acesso em: 26 mar. 2019. 

GIUMBELLI, Emerson. O cuidado dos mortos: uma história da condenação e 

legitimação do espiritismo. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1997. Dossiê: 

panorama religioso Brasileiro- Artigo Original  . Umbanda , Magia e Religião: a 

busca pela conciliação na primeira metade do século XX. Artur Cesar Maia. 

GROSSO, José Luis. Índios, muertos, negros invisibles,la identidade 

“santiagueña” em Argentina. 1996. Disponível em: 

<https://www.equiponaya.com.ar>. Acesso em: 12 out. 2018. 

GRUZINSK, Serge. O pensamento mestiço. São Paulo: Companhia das Letras.  

2001. 

ISAIA, Artur Cesar. O outro lado da repressão. A Umbanda em Tempos de 

Estado Novo. In: ISAIA, Artur  Cesar (Org.). Crenças, sacralidades e 

religiosidades. Entre o consentido e Religioso  e  o marginal. Florianópolis: 

Editora insular, 2009. Dossiê Panorama Religioso Brasileiro. 

DURAND, Gilbert. O imaginário: ensaio acerca das ciências e filosofia da 

imagem. Rio de Janeiro: Difel, 2004. Comentado por SILVA, R. O Eclipse do 

Imaginário: imaginário instrumental nas imagens do Candomblé e da 

Umbanda, trabalho apresentado ao Grupo de Trabalho Imagem e Imaginários 

Midiáticos do XXVII Encontro Anual da Compós, Pontifícia Universidade Católica 

de Minas Gerais. Belo Horizonte-MG, 05 a 08 de junho de 2018.  

KLEIN, Alberto. A mídia e a transparência das imagens. In: Faro. Chile,  

Valparaízo,2005. Disponível em: <www.upa.cl/revistafaro>. Acesso em: 21 abr. 

2019. 

______. Imagens de Culto e  Imagens de Mídia- interferências midiáticas no 

cenário religioso. Ed. Sulina, 2006. 

http://www.unisinos.br/index.php?option=article&id=4
http://www.upa.cl/revistafaro


130 
 

 

 
 

______. Destruindo imagens: configurações midiáticas do iconoclasmo. 

COMPÓS, Revista da Associação Nacional dos Programas de Pós- graduação 

em Comunicação/ E-compôs, Brasíliav.12, n.2, maio/ago. 2009. 

LE BRETON, D. Adeus ao corpo. Campinas: Papirus, 2003. 

LELOUP, J. Y. O corpo e seus símbolos. Petrópolis: Vozes, 2015. 

LE MONDE Diplomatique Br. Série especial- Racismo na mídia e na Esquerda. 

Negros e Mídia: invisibilidades. Ed. 114, março de 2017, artigo de Ana Cláudia 

Mielke. Disponível em: <https://diplomatique.org.br/negros-e-midia-

invisibilidades/>. Acesso em: 27 abr. 2019. 

MAGGIE, Y. Medo do Feitiço: relações entre magia e poder no Brasil. Rio de 

Janeiro: 1992. Ministério da Justiça. 

MARCONDES FILHO, Ciro. Até que ponto nos comunicamos? São Paulo: 

Paulus Ed. 2004, p. 88. 

______. O espelho e a máscara. São Paulo: Discurso editorial; Ijuí: Ed. Unijuí, 

2002. 

MARX, Karl. O capital. 1867 

MEDINA, Cremilda (Org.) Guia das Almas. Ecos da Senzala (Renato 

Rodrigues). Artigo: No terreiro da Umbanda. São Paulo – CJE/ECA/ USP, 1993. 

MIKLOS, Jorge. O sagrado nas redes virtuais: A experiência religiosa na Era 

das conexões entre o midiático e o Religioso. Trabalho apresentado na 

VcoMcult, São Paulo , 2015. 

MONTERO, Paula. Religião, pluralismo e esfera pública no Brasil. Novos 

Estudos, CEBRAP. São Paulo, n. 74, p. 47-65, mar. 2006. 

MORIN, Edgard. O Homem e a Morte. Publicações Europa- América, 1998. 

______.  O método 4: habitat, vida, costumes, organização. Trad. Juremir 

Machado da Silva, 4ª ed. Porto Alegre: Sulina, 2008. 319. 

______. O método 4- As ideias: habitat, vida, costumes, organização. Porto 

Alegre: Sulina, 1998. 

ORO, Ari Pedro . Axé  Mercosul: as religiões afro-brasileiras nos países do 

Prata. Petrópolis: Ed. Vozes, 1999. 

______.  Intolerância religiosa iurdiana e reações afro no Rio Grande do Sul. In: 

SILVA, Vagner G. (Org.). Intolerância religiosa: impactos do 

neopentecostalismo no campo religioso afro- brasileiro. São Paulo: EDUSP, 

2007. 

PRITCHARD, Evans. Feitiçaria, Oráculos e magia entre os Aznde. Imprensa 

da Universidade de Oxford. 1937, p. 8-9. 

https://diplomatique.org.br/negros-e-midia-invisibilidades/
https://diplomatique.org.br/negros-e-midia-invisibilidades/


131 
 

 

 
 

PROSS, Harry. Estructura simbólica del poder. Barcelona: Gustavo Gili, 1980. 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro. A formação e o sentido do Brasil. São 

Paulo: Companhia das letras, 2001. 

SEGATO, Rita Laura. La nación y sus otros: Raza, etnicidad  y diversidade 

religiosa em tempos de politicas de la identidade. Buenos Aires: Prometeo 

Libros, 2007. 

SILVA, M. R.  da. Na órbita do imaginário: Comunicação, imagem e os espaços 

da vida. São José do Rio Preto: Bluecom, 2012. 

SIRQUEIRA, Karoline Lima. A escravidão Negra no Rio da Prata. Monografia, 

UNB- Universidade de Brasília, 2012. Disponível em:  

<http://bdm.unb.br/bitstream/10483/3950/1/2012_KarolineLimaSirqueira.pdf> 

Acesso em: 12 ago. 2019.  

______. De Babel à Cidade do Céu: a vertical, do mito e imagem, in: 

BORNHAUSEN, D. A; MIKLOS, J. E. SILVA, M. R. (Org.) CISC 20 anos: 

Comunicação, Cultura e Mídia. São José do Rio Preto: Bluecom. 2012. 

______. O Eclipse do Imaginário: imaginário instrumental nas imagens do 

Candomblé e da Umbanda. Trabalho apresentado ao Grupo de Trabalho 

Imagem e Imaginários Midiáticos do XXVII. Encontro Anual da Compós, 

Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. Belo Horizonte: MG, 05 a 

08/06/2018. 

SODRÉ, Muniz. Claros e Escuros: Identidade, Povo e Mídia no Brasil. 

Petrópolis: Vozes, 2000. 

______. Antropológica do espelho- uma teoria da comunicação linear em 

rede. Vozes, Petrópolis, 2006.  

Super interessante (Dossiê). Religiões Afro. As origens, As Divindades, Rituais. 

Fev. 2018. 

______. A Criação do Mundo. Jul. 2008. 

TADVALD, Marcelo. O simulacro da alteridade em perspectiva: comentários 

acerca de uma análise discursiva de um ritual da Igreja Universal. In: Debates 

do NER, Porto Alegre, Ano 6, n.7, p. 89-97, 2005. 

TELESCA, Ignácio. Sítios de la memoria de la presencia africana esclavizada 

em el Paraguay hasta 1870. In: Sítios de memoria de “ La Ruta del Esclavo” 

em Argentina, Paraguay y Uruguay. UNESCO, 2009. Disponível  em: 

<http://unesdoc.unesco.org/images/0019/001906/190690s.pdf>. Acesso em 29 

mar, 2016. 

VELLOSO, Mônica Pimenta. Os intelectuais e a política cultural no Estado 

Novo. Rio de Janeiro: FGV/CPDOC, 1987. 

http://bdm.unb.br/bitstream/10483/3950/1/2012_KarolineLimaSirqueira.pdf
http://unesdoc.unesco.org/images/0019/001906/190690s.pdf


132 
 

 

 
 

VISENTINI, Paulo Fagundes; RIBEIRO, Luiz Dario Teixeira; PEREIRA, Ana 

Lúcia Danilevicz. História da África e dos Africanos. Petrópolis, RJ: Editora 

Vozes, 2014. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



133 
 

 

 
 

ANEXOS 

 
 
 
 
 

 

 
 Fonte: Arquivo pessoal (2018). 

 



134 
 

 

 
 

 
Fonte: Arquivo pessoal (2018) 

 
 
 
 



135 
 

 

 
 

 
  Fonte: Arquivo pessoal  foto tirada na Biblioteca em Buenos Aires l (2018) 
 
 
 
 
 
 
 



136 
 

 

 
 

 
 Fonte: Arquivo pessoal foto tirada em jornais na Biblioteca de Buenos Aires (2018) 
 
 
 
 



137 
 

 

 
 

 
 Fonte: Arquivo pessoal foto tirada na Biblioteca  em Buenos Aires 2018) 
 
 
 

 
     Fonte: Arquivo pessoal - foto tirada na Biblioteca em Buenos Aires (2018) 
 



138 
 

 

 
 

 
 

 
    Fonte: Arquivo pessoal - foto tirada no Templo em Buenos Aires (2018) 
 

 
   Fonte: Arquivo pessoal - foto tirada no Templo em Buenos Aires (2018) 
 
 



139 
 

 

 
 

 
 

 
  Fonte: Arquivo pessoal - Templo de Buenos Aires (2018) 
 
 
 
 



140 
 

 

 
 

 
Fonte: Arquivo pessoal - foto de Templo em Buenos Aires (2018) 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 



141 
 

 

 
 

 
Fonte: Arquivo pessoal - foto de jornal Biblioteca de Buenos Aires (2018) 
 
 
 
 
 



142 
 

 

 
 

 
 Fonte : Arquivo pessoal - Biblioteca de Buenos Aires (2018) 
 
 
 
 
 



143 
 

 

 
 

 
 Fonte: Arquivo pessoal - Biblioteca de Buenos Aires (2018) 
 
 
 

 
              Fonte: Arquivo pessoal de Jornal de Buenos Aires – Biblioteca Nacional  (2018) 
 
 



144 
 

 

 
 

 
 
 

 
Fonte: Arquivo pessoal – fotografado na Biblioteca de Buenos Aires (2018)  
 
 
 



145 
 

 

 
 

 
Fonte: Arquivo pessoal- fotografado na Biblioteca Nacional de Buenos Aires (2018) 
 
 

 
           Fonte: Arquivo pessoal - fotografado na Biblioteca Nacional de Buenos Aires (2018) 
 
 
 



146 
 

 

 
 

 
          Fonte: Arquivo pessoal - fotografado na Biblioteca nacional de Buenos Aires ( 2018) 
 
 
 
 
 
 

 
         Fonte: Arquivo pessoal - fotografado na Biblioteca nacional de Buenos Aires (2018) 
 
 
 



147 
 

 

 
 

 
         Fonte: Arquivo pessoal - fotografado na Biblioteca Nacional de Buenos Aires (2018) 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



148 
 

 

 
 

 
Fonte: Arquivo pessoal - fotografado no Museu dos presos políticos em Buenos Aires, 
utilização de instrumentos que eram empregados no período da escravidão (2018) 
 
 
 
 
 

 


