
1

LUCIANO GUTIERRES PESSOA

TERRA INCÓGNITA
Comunicação e imaginário nos mapas e aplicativos midiáticos de navegação

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Comunicação da Universida-
de Paulista UNIP, para a obtenção do título de 
Mestre em Comunicação, sob orientação do 
Prof. Dr. Mauricio Ribeiro da Silva.

SÃO PAULO
2017



2

LUCIANO GUTIERRES PESSOA

TERRA INCÓGNITA
Comunicação e imaginário nos mapas e aplicativos midiáticos de navegação

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Comunicação da Universida-
de Paulista UNIP, para a obtenção do título de 
Mestre em Comunicação, sob orientação do 
Prof. Dr. Mauricio Ribeiro da Silva.

BANCA EXAMINADORA

.....................................................         ....... / ....... / .......
Profª. Drª. Malena Segura Contrera – Universidade Paulista UNIP

.....................................................         ....... / ....... / .......
Prof. Dr. Artur Simões Rozestraten – Universidade de São Paulo USP

.....................................................         ....... / ....... / .......
Prof. Dr. Maurício Ribeiro da Silva – Universidade Paulista UNIP



3

AGRADECIMENTOS

Agradeço à CAPES/PROSUP* pela bolsa oferecida, que auxiliou enormemente o bom an-
damento desta pesquisa. Ao Programa de Pós-Graduação em Comunicação da Universidade 
Paulista, e especialmente ao Grupo de Pesquisa em Mídia e Estudos do Imaginário, que tão ge-
nerosamente acolheu este pesquisador intrépido. À oportunidade de conhecer e conviver com 
os colegas do Programa, aos queridos Jorge Miklos e Malena Contrera, pela cumplicidade, 
pelo exemplo, pela inspiração. Ao Maurício especialmente, que aceitou me orientar, e afora 
tantas afinidades e interesses comuns, teve o dom de propor este tema e as tantas leituras, so-
madas às do grupo, que certamente ressoarão em meio à minha escrita em primeira pessoa do 
plural. À Malena Contrera (de novo) e ao Artur Rozestraten, pela inestimável leitura e contri-
buição crítica. Aos mestres queridos, inspiradores, instigadores, interlocutores, Flávio Motta, 
Décio Pignatari, Minoru Naruto, Maria Argentina Bibas, Claudio Ferlauto, Norval Baitello Jr., 
Chico Homem de Melo, Olgária Matos. À Fernanda Padovesi Fonseca, pelos muitos caminhos 
indicados no estudo da cartografia. À Denise Gutierres Pessoa, pela leitura e sugestões no tex-
to. Ao Marcelo Rodrigues, pela atenção e apoio em todas as questões acadêmicas. Aos amigos 
queridos. À Vera Barros, pelas conversas e horizontes. À Myrna Nascimento, que me contou 
deste grupo. À insuperável Liliane Mayo, árvore e alegria.

	 A meu pai e minha mãe, origem e destino de tantas coisas.
	 Aos caminhos que não segui, ao que espreita, ao que adormece, ao que sonha. 

* Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior / Programa de Suporte à Pós-Graduação de Ins-
tituições de Ensino Particulares.



4

O mito é o nada que é tudo. 
O mesmo sol que abre os céus 
É um mito brilhante e mudo – 

Este, que aqui aportou, 
Foi por não ser existindo. 

Sem existir nos bastou. 
Por não ter vindo foi vindo 

E nos criou.

[do poema “Ulisses”,  in PESSOA, Fernando. 
Mensagem. São Paulo: Hedra, 2007]



5

RESUMO

A dissertação discute aspectos da comunicação e do imaginário em torno de uma determinada 
leitura da história da cartografia, em que se observa um crescente sentido de objetivação técni-
ca, o que na modernidade parecerá apagar ou degradar os sentidos do imaginário. Do imaginá-
rio, entretanto – a que nos reportaremos muitas vezes como território do simbólico, cujos laços 
de significação podem caminhar das ideias claras e distintas a regiões mais complexas e profun-
das da existência humana –, tentaremos mostrar que permanecerá nos mapas contemporâneos, 
mesmo sob a aparência de exatidão e de objetividade tecnológica a que nos acostumamos, se 
não desde o final do Renascimento, mais intensamente no último século. A pesquisa, estrutura-
da como bibliográfica, iconográfica e exploratória, tomará referência em autores da Geografia e 
da Comunicação, em relação com a Antropologia, com a Filosofia, por exemplo, sobretudo em 
função de sua proximidade com nosso objeto e nossa abordagem, entre os quais Edgar Morin, 
Paul Virilio, John Brian Harley, Mircea Eliade, Norval Baitello Jr., Muniz Sodré.

Palavras-chave: Comunicação. Imaginário. Imagem. Mapas. Aplicativos de navegação.  

abstract

The dissertation discusses aspects of the communication and of the imaginary around a certain 
reading of the history of cartography, in which we can observe a growing sense of technical ob-
jectification, which in modernity seems to erase or degrade the senses of the imaginary. About 
the imaginary, however – that we’ll refer to as a territory of the symbolic, whose ties of signi-
fication can move from clear and distinct ideas to more complex and deep regions of human 
existence – we’ll try to show its permanence on contemporary maps, even under the apparent 
precision and technological objectivity with which we have lived since the Renaissance and 
more intensely in the last century. The bibliographical, iconographic and exploratory research 
will take reference in authors of Geography and Communication, in relation to Anthropology, 
to Philosophy, for example, mainly in function of their proximity to our object and our approa-
ch, among them Edgar Morin, Paul Virilio, John Brian Harley, Mircea Eliade, Norval Baitello 
Jr., Muniz Sodré.

Keywords: Communication. Imaginary. Image. Maps. Navigation applications.



6

lista de TABELAS

Tabela 01					      					             13

Tabela 02											             14

Tabela 03									                 	   24

Tabela 04			      24

Tabela 05	  25

Tabela 06											             27

Tabela 07											             29

lista de Figuras

Figura 01 – Instrumentos de navegação					        53

Figura 02 – Linhas de rumo de Gerard Mercator					      54

Figura 03 – Quadrícula, Albrecht Dürer	  102

Figura 04 – As cinco atividades da tradição chinesa		   108

Figura 05 – Cosmografia dos índios Yurok	         117

lista de ABREVIAÇÕES

Aprox.			  Aproximadamente

L x H			   Largura x Altura



7

lista de MAPAS

Mapa 01 – Map Rock					     31

Mapa 02 – Mapa de Çatal Höyuk	  32

Mapa 03 – Mapa de Bedolina							              	   33

Mapa 04 – Mapa de Babilônia			      34

Mapa 05 – Mapas de Eratóstenes	  36

Mapa 06 – Mapa-múndi de Ptolomeu					     37

Mapa 07 – Tábua de Peutinger	  38

Mapa 08 – Mapas T-O								                	   40

Mapa 09 – Mapas de Beatus Liebana			     41

Mapa 10 – Mapa de Al-Idrisi	  42

Mapa 11 – Mapa de Hereford					     43

Mapa 12 – Mapa de Ebstorf	  44

Mapa 13 – Mapa de Fra Mauro							               	   45

Mapa 14 – Carte Pisane			      48

Mapa 15 – Mapa-múndi de Juan de La Cosa	 49

Mapa 16 – Primeiro mapa da América, Martin Waldseemüller				     50

Mapa 17 – Carta universal, Diogo Ribeiro	  51

Mapa 18 – Nova e ampliada descrição do mundo, Gerard Mercator	  55

Mapa 19 – Novo mapa da terra toda, Joan Blaeu			      56

Mapa 20 – Novo mapa da França, César François Cassini	  57

Mapa 21 – International map, Albrecht Penk						      60

Mapa 22 – Mapa Dymaxion, Buckminster Fuller	  61

Mapa 23 – Mapa-múndi de área igual, Arno Peters			           	   63

Mapa 24 – Mapa da Lua, NASA			      64

Mapa 25 – Mapa do fundo do mar, Marie Tharp e Bruce Heezen	  65

Mapa 26 – Cartograma, Worldmapper					      68

Mapa 27 – Google Earth / Google Maps						              69 / 70

Mapa 28 – Waze (mobile / web)				            		                       71 / 72

Mapa 29 – Sistema geocêntrico ptolomaico			      119

Mapa 30 – Mapas de Andreas Cellarius	  120

Mapa 31 – Mapa 2MASS redshift survey	  121



8

SUMÁRIO

Introdução										             9

Capítulo 1 – Rumo ao mapa perfeito : O olhar técnico				       16

	 1.1. Lendo a história da cartografia					      18

	 1.2. A lenta imaginação do mundo : Lugares, caminhos e totalidades	  29

	 1.3. Instrumentos, novos mares e novas terras : O real projetado	         	              46

	 1.4. Objetividade técnica : Aceleração, espaço e imagem			      73

Capítulo 2 – A permanência do imaginário	              91

	 2.1. Territórios do simbólico e da imaginação	    93

	 2.2. Breve mapeamento do termo espaço	    98

	 2.3. O imaginário do espaço comum					        99

	 2.4. Anjos, monstros, números e avatares				     	     122

Considerações finais									          128

Bibliografia									             131



9

INTRODUÇÃO

A cidade é moderna / dizia o cego a seu filho
Os olhos cheios de terra / o bonde fora dos trilhos1

Ao longo dos últimos 200 anos, ou na medida em que se consolidou na história o uso da máqui-
na a vapor, do automóvel, da aviação comercial, do uso industrial e residencial da eletricidade, 
o mundo dito civilizado tem vivido uma aceleração crescente em todos os âmbitos, em íntima 
relação com uma sociedade que aprendeu a contar o tempo através de máquinas, a deslocar-se 
com o auxílio de máquinas, a modificar o espaço com o auxílio de máquinas. E o tempo da má-
quina, estranho aos tempos da natureza, é estranho sobretudo aos ritmos e percepções do corpo 
e da consciência humanas. Enquanto é característica da natureza e do corpo a combinação de 
semelhanças e diferenças na singularidade de cada célula ou indivíduo, em sistemas infinita-
mente complexos (nas feições humanas, na variabilidade e constância das ondas do mar, nas 
plantas, nos animais) – a máquina tem sua marca na reprodução mais estrita de um modelo, 
na regularidade, na velocidade, pautadas no mundo capitalista pela produtividade e pelo lucro.
	 Os espaços e tempos da vida, desse modo, desde sempre interdependentes e em muitos 
níveis vinculados ao corpo e à natureza, enfrentam um período de transformação acentuada em 
que o corpo é necessariamente envolvido e igualmente transformado, em suas ações, em seus 
ritmos, em sua percepção. Às alterações violentas nos espaços e tempos físicos, no transporte 
de pessoas e produtos nas cidades e entre as cidades, nas máquinas fora e dentro de casa, acres-
centou-se a velocidade crescente de produção e distribuição de sons e imagens, por meios im-
pressos, pelo rádio, pela TV, pelos computadores e, hoje, pelos meios móveis, ditos interativos.
	 A ideia de movimento (que do gr. κίνημα, kinema, chegaria ao nosso cinema), se é 
comum aos mais antigos registros humanos sobre a Terra, parece nortear especialmente nosso 
estar no mundo atual. O percurso, o progresso, entretanto, têm no século XX o sabor do metal, 
do motor a explosão, do combustível fóssil, da eletricidade, da instantaneidade, da audiovisuali-
dade, de uma conquista relativa do macro e microespaço, e já se fala em pós-humanidade como 
se o futuro fosse um espelho da publicidade científico-tecnológica, das grandes corporações, 
apresentado como última e única saída para a “salvação”.

Desde que os aparatos ópticos se tornaram presentes [...] se alteraram com eles os 
contextos de aquisição e restituição topográficas das imagens mentais. No momento 
em que o ser humano procura a mídia para ver mais e melhor o não visto do universo, 
está a ponto de perder a capacidade de imaginá-lo (ROMANO, 1999, p. 395, tradução 
nossa).2

1. Milton Nascimento e Ronaldo Bastos, Trastevere, 1975.
2. Desde que los aparatos ópticos hicieron acto de presencia [...] se alteran con ellos los contextos de adqui-
sición y restitución topográficas de las imágenes mentales. En el momento en que el ser humano se procura 
los medios para ver más y mejor lo no visto del universo está a punto de perder la capacidad para imaginarlo.



10

Graças aos satélites, a janela catódica traz a cada um dos assinantes, com a luz de um 
outro dia, a presença dos antípodas. Se o espaço é aquilo que impede que tudo esteja 
no mesmo lugar, este confinamento brusco faz com que tudo, absolutamente tudo, 
retorne a este “lugar”, a esta localização sem localização... o esgotamento do relevo 
natural e das distâncias de tempo achata toda localização e posição. Assim como os 
acontecimentos retransmitidos ao vivo, os locais tornam-se intercambiáveis à vonta-
de. A instantaneidade da ubiquidade resulta na atopia de uma interface única. Depois 
das distâncias de espaço e de tempo, a distância-velocidade abole a noção de dimen-
são física. A velocidade torna-se subitamente uma grandeza primitiva aquém de toda 
medida, tanto de tempo como de lugar (VIRILIO, 2014, p. 14).

A hipertecnologização contemporânea – dentro da qual os indivíduos se definem fun-
cionalmente, a partir de uma lógica primordialmente socioeconômica – tende a “recu-
sar” os lugares, deslocando-os e esvaziando-os do sentido comunitário. Numa ordem 
social organicamente constituída por informação (mídia em tempo real, computado-
res, satélites, ambientes virtuais, etc.), o espaço é a própria informação, portanto um 
novo “solo” para um novo bios. Isto fica bastante evidente quando se pensa na rede 
cibernética (SODRÉ, 2012, p. 195).

	 Diante de tal aceleração, em que o espaço e os profundos sentidos do corpo e do imagi-
nário parecem apagados pelas luzes velozes do capitalismo tecnocientífico, pareceu-nos opor-
tuno reconstruir uma trajetória da descrição do espaço pela via dos mapas e da história da 
cartografia, e a partir daí empreender uma leitura de aspectos do imaginário e da comunicação 
nos mapas, especialmente em torno dos sentidos simbólicos do espaço, do espaço vivido, cor-
póreo, povoado pelos elementos da cultura, a que poderemos denominar (tomando emprestado 
o conceito de Sodré) o espaço comum.
	 Sodré analisa o ambiente comunicacional contemporâneo, que parece caracterizado por 
uma overdose informacional e pelo envio de mensagens, como uma espécie de desvio operado 
pela modernidade, e propõe o resgate do sentido original da palavra comunicação nos termos 
de uma “ação do comum”, anterior e estruturalmente mais profunda que a lida de seus meios e 
de suas manifestações tecnológicas mais visíveis.

Originariamente, comunicar – “agir em comum” ou “deixar agir o comum” – signi-
fica vincular, relacionar, concatenar, organizar ou deixar-se organizar pela dimensão 
constituinte, intensiva e pré-subjetiva do ordenamento simbólico do mundo. Assim 
como a biologia descreve vasos comunicantes ou a arquitetura prevê espaços comuni-
cantes, os seres humanos são comunicantes, não porque falam (atributo consequente 
ao sistema linguístico), mas porque relacionam ou organizam mediações simbólicas 
(SODRÉ, 2014, p. 9).

	 Apesar de a etimologia (communis + actio) não fazer referência à transmissão de mensa-
gens ou informações, tal sentido teria se cristalizado no Ocidente, conforme Sodré, em função da 
industrialização (e aceleração) dos processos de transmissão de informação e publicidade, sendo 
legitimado também no meio acadêmico pela linguística e pela filosofia da linguagem. Na expres-
são de Sodré, a informação técnica é “uma espécie de moeda corrente”, veiculada, apreendida e 
quantificada, mas cujas dimensões, entretanto, não bastariam para definir comunicação. “A actio 
communis é um a priori, é a dimensão simbólica” (SODRÉ, 2014, p. 16).



11

	 Em diálogo com esse conceito do comum, aqui aplicado à nossa leitura da história da 
cartografia, é que nos deteremos sobre a questão do espaço representado nos mapas, comuni-
cado e informado nos mapas, sobre o espaço em sua amplitude de sentidos, das Artes à Física, 
da Geometria à Filosofia etc., mas particularmente sobre aspectos do espaço humano refletido 
nos mapas, do espaço comum – que pressupõe o corpo, a terra, a representação, a imaginação, 
a cultura, compartilhadas, indissociáveis. É nessa linha de pensamento que a expressão “terra 
incógnita” (que aparece em mapas, sobretudo talvez no século XVI, de algum modo para de-
signar e “tomar posse” de áreas ainda pouco conhecidas das novas terras) ganhará neste estudo 
um sentido mais amplo.

	 O projeto parte então de certa discussão em torno do conceito de espaço na contempo-
raneidade, especialmente no âmbito da comunicação, em que parece naturalizado um caráter de 
objetividade e precisão da imagem (p. ex. na representação do espaço), e em que tem sido pro-
blematizada uma suposta aceleração tecnológica do mundo, associada à promessa de realidades 
virtuais, de onipresença, de expressão ilimitada, de acesso irrestrito e imediato à assim chamada 
informação. Velocidade, presença, acesso, questões que envolvem diretamente diferentes con-
cepções de espaço, de localização, de navegação, o que nos levou a uma percepção do mapa 
não apenas enquanto meio (media e mídia) do processo comunicacional, mas também enquanto 
elemento ancestral da cultura humana, desde os mais antigos assentamentos, e em que vão se 
combinar o objetivo e ο subjetivo, o prático e o simbólico. Dessa perspectiva, retomaremos a 
questão do espaço representado nos mapas contemporâneos, supostamente objetivos, precisos e 
funcionais, para neles reconhecer também suas limitações, distorções, nem sempre tão eviden-
tes, assim como seus aspectos simbólicos, ligados ao corpo e à cultura.
	 A se considerar portanto o espaço conforme discutido e conceituado na contempora-
neidade, e expresso eventualmente como mera distância ou obstáculo frente à “infinita possi-
bilidade de acesso e velocidade” atribuída aos espaços virtuais – e tendo em vista a perenidade 
e a profundidade dos mapas enquanto documentos da história humana –, parece-nos oportuno 
perguntar até que ponto a fragmentação e a velocidade dos mapas atuais representam de fato um 
olhar objetivo sobre o território, ou até que ponto essa suposta objetividade eletrônico-midiática 
poderia estar de fato apartada de elementos do imaginário.
	 Em paralelo e em complementação ao termo “imaginário”, cabe alertar que usaremos 
muitas vezes a palavra “simbólico” – que como adjetivo e substantivo parece preservar o cam-
po semântico –, enquanto que o uso do termo “imaginário” como adjetivo pode muitas vezes 
sugerir o irreal, o fictício, que nos interessaria menos, na medida em que o imaginário estudado 
por Bachelard, Durand, Eliade, Morin (que também utilizam as duas terminologias), ainda que 
nem sempre visível, é profundamente real.3

3. O mesmo sentido de realidade parece corroborado por Rozestraten (2012, p. 167) na medida em que o imagi-
nário “não se opõe exatamente ao real, pois se forma dentro do real, em relação ao real e interagindo com o real, 
sendo, portanto, uma instância indissociável do real, que o sustenta e é por ele sustentado”.



12

	 Desse modo, os objetivos deste estudo podem ser colocados como:
	 1. Objetivo principal: A partir de uma leitura abrangente da história da cartografia, ve-
rificar a perspectiva de uma crescente objetivação técnica, tanto no fazer dos mapas como na 
concepção geométrica do espaço, atreladas cada vez mais a sistemas abstratos de referência, 
parâmetros técnicos e medidas efetuadas por instrumentos, que por sua vez vão gradativamente 
alimentar outros instrumentos na confecção dos mapas, no entendimento e na representação do 
espaço. Delineado tal processo, teremos como meta identificar nos mapas a permanência dos 
sentidos simbólicos, mesmo quando aparentemente ocultados pela suposta luz da objetividade 
moderna e contemporânea. Tal desvelamento se reportará sobretudo aos elementos simbólicos 
nas formas de concepção e representação do espaço, e em parte também a determinado elenco 
de figuras presentes nos mapas analisados.
	 Sob esse prisma, trabalharemos com a hipótese de que tal processo de objetivação se 
comprovará, não apenas pelas evidências dos próprios mapas, como pela evolução das condi-
ções em que foram produzidos, como de resto em face a um processo semelhante em todos os 
âmbitos da atividade humana, especialmente observável no Ocidente desde o Renascimento, 
e progressivamente até nossos dias. Na sequência, acreditamos ser possível evidenciar a per-
manência do simbólico, na configuração cartográfica dos espaços, exatamente em sua relação 
incontornável com o corpo e a cultura, desde os primeiros registros no Neolítico.
	 2. Objetivo secundário: Esperamos, paralelamente, poder tensionar o sentido de veraci-
dade, precisão e objetividade que parece naturalizado nos mapas modernos e contemporâneos, 
evidenciando seus limites e distorções, e poder também relativizar certa discussão em torno de 
uma suposta “superação” do espaço físico prometida pela velocidade tecnológica de nossos dias. 
	 Nesse aspecto, nossa hipótese é que tal superação não se daria nem como onipresença, 
nem como desaparição, ao menos enquanto continuarmos aqui – ainda, humanos, apesar de 
tudo –, mas de certo modo como já se dá, nos termos de distorções, da exacerbação da visão, 
da posição sentada, do achatamento dos espaços e do corpo tornados imagem, das múltiplas 
formas da distração, assim como dos excessos e equívocos a respeito do que sejam fatos, infor-
mação, precisão, objetividade.
	 Conforme os objetivos acima descritos, uma justificativa básica para esta pesquisa po-
derá estar em contribuir para a verificação, por meio da “lente” dos mapas, da profundidade 
de certos aspectos do espaço (e portanto do corpo) enquanto fundamento da cultura e dos pro-
cessos comunicacionais. Parece-nos que tal verificação ganha importância diante da apontada 
“falência” ou “desaparição” dos espaços físicos, ora entendidas como tragédia, ora como pro-
messa. A relevância da pesquisa, embora sua avaliação pertença mais a um público incerto e 
futuro, creio residir em sua atualidade, na contribuição a um debate ainda jovem, na abertura de 
caminhos pouco caminhados, em um maior entendimento de uma percepção do espaço vincu-
lada ao corpo, à cultura, ao humano.



13

Tabela 01.

Busca pelo termo “mapa”

Publicações em geral
(desde 1500 / desde 2005)

Revisadas por pares
(desde 1500 / desde 2005)

Totais 6051 / 4168 2702 / 2181

Artigos 3787 / 2142 2641 / 2142

Atas de congressos 13 / 8 1 / 1

Teses e dissertações 1659 / 919 0 / 0

Livros 2 / 1 0 / 0

Outras publicações 
(Jornais, resenhas etc.) 563 / 141 56 / 24

Tópicos

Geografia 269 / 124 52 / 38

Outros assuntos 108 / 82 20 / 13

Comunicação 0 / 0 0 / 0

Fonte: Periódicos Capes <http://periodicos.capes.gov.br/>.

Tabela 02.

Busca pelos termos “mapa” e “comunicação”

Publicações em geral
(desde 1500 / desde 2005)

Revisadas por pares
(desde 1500 / desde 2005)

Totais 112 / 88 23 / 21

Artigos 35 / 32 23 / 21

Atas de congressos 1 / 1 0 / 0

Teses e dissertações 71 / 50 0 / 0

Livros 0 / 0 0 / 0

Outras publicações 
(Jornais, resenhas etc.) 4 / 4 0 / 0

Tópicos

Geografia 13 / 6 3 / 2

Outros assuntos 20 / 6 1 / 1

Comunicação 24 / 23 0 / 0

Fonte: Periódicos Capes <http://periodicos.capes.gov.br/>.

	 Como indicador da novidade deste debate específico, uma pesquisa (Tabelas 01 e 02) 
na base de dados do Periódicos CAPES <http://periodicos.capes.gov.br/> (que abrange gama 
significativa da produção mundial de publicações acadêmicas e não acadêmicas), em junho 
de 2016, mostra, por exemplo, que em uma busca a partir da palavra “mapa” não aparecem 



14

trabalhos diretamente vinculados ao campo da Comunicação, e naturalmente nenhum que se 
aproximasse de nossa abordagem e objeto específicos. Para a palavra “mapa”, de um total de 
6051 resultados para qualquer língua ou época (realizados desde 1500 aos dias de hoje), 2702 
são de publicações revisadas por pares, sendo 269 pertinentes à área da Geografia, mas nenhum 
resultado pertinente ao campo específico da Comunicação. Dentro do nosso recorte, conside-
ramos também os dados no período entre 2005 e 2016, que abarca o aparecimento do Google 
Maps (2005), Waze (2008) e a compra do Waze pelo Google (2013).
	 Quanto aos referenciais teóricos da dissertação, estes podem ser entendidos a partir de 
dois grandes núcleos, sendo um mais relativo ao campo ampliado da Comunicação, e outro 
mais ligado ao campo da Geografia e especificamente da Cartografia. 
	 Do grupo mais relacionado à Comunicação, e dentro da abordagem em que se tem con-
duzido a pesquisa, parte-se de uma base de textos e autores em que é enfatizado o caráter trans-
disciplinar, e a Comunicação entendida preferencialmente como um campo de interações entre 
as diversas áreas do conhecimento. Desse modo, recorreremos a autores como Norval Baitello 
Jr., Dietmar Kamper, Muniz Sodré, Malena Segura Contrera, Maurício Ribeiro da Silva, em 
diálogo com textos e autores da Filosofia, da Mitologia, da Antropologia, da Psicologia, entre 
eles Edgar Morin, Gaston Bachelard, Mircea Eliade, Paul Virilio, Vilém Flusser, James Hill-
man, Marc Augé. No grupo mais diretamente ligado à área da Geografia, tomaremos referência 
em autores como John Brian Harley, Jerry Brotton, Jeremy Harwood, Oswald Dreyer-Eimbcke, 
Yi-Fu Tuan, Jacques Lévy, Fernanda Padovesi Fonseca.
	 Nesta pesquisa de caráter majoritariamente bibliográfico, iconográfico e exploratório, o 
método pode ser descrito em duas etapas ou passos principais, de modo geral correspondentes 
aos dois grandes capítulos:
	 1. No primeiro passo, queremos estruturar uma determinada leitura da história da carto-
grafia, destacando alguns mapas entre o período Neolítico e os nossos dias, a fim de evidenciar 
nos mapas, produzidos de forma cada vez mais abstrata e técnica, um sentido de objetivação 
crescente, em que o caráter simbólico parece cada vez mais descartado em nome de uma apa-
rente “precisão científica”.
	 2. No segundo passo, queremos identificar, ao longo desses 120 séculos de história car-
tográfica, a presença e a permanência de elementos do imaginário, especialmente em relação 
aos modos de entendimento e representação do espaço, mesmo nos mapas contemporâneos, e 
ainda que nem sempre de forma não tão perceptível.
	 Tal observação de aspectos do imaginário cartográfico nos permitirá também uma pro-
blematização da questão do espaço em relação simbiótica com a cultura, com o corpo, com os 
muitos sentidos do humano no mundo. 
	 A pesquisa ainda procurará identificar, forçosamente, uma literatura fundamental de re-
ferência, pertinente à nossa abordagem, como se alimentará da gama de atividades acadêmicas 
e das disciplinas cursadas (neste PPGCOM UNIP e no Departamento de Geografia FFLCH/
USP) como aluno regular e como ouvinte, ao longo dos anos de 2015 e 2016. 



15

	 A dissertação será estruturada em dois capítulos e a conclusão, sendo que:
	 No Capítulo 1, buscaremos estruturar uma determinada leitura da história da cartogra-
fia, de modo a evidenciar um crescente sentido de objetivação na concepção e na produção dos 
mapas (aqui observados necessariamente enquanto mídia), cujo sentido simbólico vai parecer 
progressivamente apagado por uma geometria baseada em cálculos, abstrações, por aparatos 
tecnológicos e pelos muitos véus e máscaras da imagem técnica. Elegendo e examinando uma 
determinada série de mapas desde o Neolítico aos nossos dias, buscaremos definir um cam-
po de análise, apoiados em registros e autores da Geografia e especificamente da Cartografia, 
como John Brian Harley, Jerry Brotton, Jeremy Harwood, Oswald Dreyer-Eimbcke, Jacques 
Lévy, Fernanda Padovesi Fonseca, entre outros. E para contextualizar esse estado de coisas na 
modernidade, buscaremos referência em autores como Nicolau Sevcenko, Paul Virilio, Marc 
Augé, Manuel Castells, entre outros.
	 No Capítulo 2, queremos elaborar aspectos do imaginário do espaço, nos termos do 
espaço comum, tomando como foco sua expressão cartográfica, o que nos pedirá um aprofun-
damento nos sentidos desse espaço representado, em suas dimensões inalienáveis do humano, 
do corpo, da cultura, do imaginário. Partindo da relativa superficialidade dos mapas, buscamos 
configurar uma leitura complexa do fenômeno – ainda que sob um caráter exploratório, intro-
dutório talvez –, considerando seu contexto, suas origens, suas finalidades, em diálogo com a 
Mitologia, com a Filosofia, com a Antropologia, no sentido de relativizar uma suposta objetivi-
dade dos mapas contemporâneos, tanto em sua “precisão” e “neutralidade”, como evidenciando 
seu caráter cultural subjacente. Aqui nos reportaremos a autores como Muniz Sodré, Mircea 
Eliade, Ernst Cassirer, Yi-Fu Tuan, Gaston Bachelard, James Hillman, entre outros.



16

CAPÍTULO 1

RUMO ao mapa perfeito : o olhar tÉCNICO

Un mapa nos dice: Léeme con cuidado, sígueme de cerca y no dudes 
de mí. Y continúa: Soy la tierra en la palma de tu mano. 

Sin mí, estás solo y perdido.1

A direção geral deste primeiro capítulo, conforme adiantado no resumo, é estruturar um olhar 
suficiente sobre a história da cartografia a fim de mostrar uma evolução do caráter técnico e 
objetivo dos mapas ao longo da história, desde o período Neolítico aos dias atuais. A ideia pode 
parecer facilmente demonstrável, se compararmos a rusticidade artesanal dos mapas de Çatal 
Hoyük ou Bedolina aos modernos sistemas de geolocalização e ao aparato tecnológico utilizado 
pelo Waze ou pelo Google Maps. Um estudo mais cuidadoso vai revelar que essa evolução não 
se dá de maneira simples, linear ou rápida, e também não dá sinais de ter se esgotado.

	 Se para Walter Benjamin, ao menos até a cidade de aço e vidro, habitar implicava deixar 
rastros,2 Jean Guilaine diz que o rastro mais antigo da existência humana na Terra seriam as 
pegadas de um Australopithecus afarensis adulto e seu filho, caminhando em posição ereta, há 
3,7 milhões de anos. As pegadas teriam se fixado no lodo vulcânico de Laetoli, na Tanzânia.3 
	 Diante desses rastros e registros deixados pelos habitantes do passado, podemos enten-
der o espaço em que viviam? Estudos arqueológicos em sítios datados de alguns milhares de 
anos mostram marcas, instrumentos, espaços habitados, caminhos, pelos quais inferimos usos, 
rotinas, implantações, simbologias, e tentamos imaginar como teriam ocupado e elaborado cada 
espaço. Por datação de carbono e outros métodos, por índices da presença humana, por rela-
tos, pensamos sobre o espaço de nossos ancestrais, e também nós reconhecemos nosso espaço 
através de marcas que deixamos, e nos acostumamos a pensar o espaço a partir de nosso olhar 
humano, de nossos modos de conhecer e interpretar.
	 Em Çatal Hoyük (sítio arqueológico de cerca de 6000 a.C., no sudoeste da Turquia), 
como em Bedolina (na Itália, datado de aproximadamente 1500 a.C.), registros visuais, grá-
ficos, semelhantes a mapas, parecem sugerir pequenos grupamentos de habitações, templos, 
caminhos, ou pouco mais que isso, indicando desde o início a dificuldade de qualquer leitura da 
história da cartografia. Lidando com a eventual escassez de informação – apesar da quantidade 
aparentemente infinita de mapas –, com a ausência de critérios mais seguros e abrangentes, 
nos vemos no papel de eleger mapas ou tipologias de mapas na medida de importâncias relati-
vas: por uma particularidade, por sua antiguidade, por representar um conjunto de mapas, por 

1. Beryl Markham, in HARLEY, 2005, p. 185.
2. BENJAMIN, 1987, p. 266-267.
3. CARERI, 2013, p. 41.



17

exemplificar o uso de uma técnica de navegação ou de representação, por marcar uma virada na 
história da cartografia e assim por diante.
	 Há que avaliar em que medida alguns mapas representaram alterações significativas 
na “arte” da cartografia, ainda que esses “avanços” nem sempre tenham sido vistos como tal. 
Nos mapas, como em sua leitura, há limites e limitações, ocultações deliberadas ou não, há a 
expressão de universos do imaginário, há o uso político, como instrumento de comunicação e 
de poder, e há a possibilidade de reconhecer nessa vasta trajetória a lenta intensificação de um 
sentido de objetividade, um sentido técnico e tecnológico, legitimador de uma “verdade” – que 
afinal muito poucas pessoas terão a chance de verificar. Verdade tida como técnica, científica, 
que poderemos adiante relativizar.
	 A palavra mapa, que de modo geral entendemos desde o século XVI com o significado 
de “carta geográfica”, teria vindo do lat. mappa (toalha, pano, guardanapo), como possível de-
rivação dos termos manipa, manpa ou simplesmente manus (mão), havendo também referência 
a uma possível raiz africana (cartaginesa ou fenícia). Conforme Dreyer-Eimbcke (1992, p. 16), 
o termo carta (e suas variações), oriundo do grego-egípcio Χαρτης (cartes), seria mais comum 
entre as línguas europeias, de onde o próprio termo cartografia. No grego antigo havia também 
a palavra πίναξ (pinax), referente a uma placa de metal, madeira ou pedra gravada com imagens 
e palavras (BROTTON, 2014b, s/p), que poderia ter uso semelhante.
	 E, para além da etimologia, se nos perguntarmos – que coisa é um mapa? Entre as de-
finições mais concisas estaria certamente “uma representação reduzida e plana da superfície 
terrestre” (DREYER-EIMBCKE, 1992, p. 15). Para Joly, indo um pouco além, um mapa é

A representação, sobre uma superfície plana, folha de papel ou monitor de vídeo, da 
superfície terrestre, que é uma superfície curva. A passagem de uma para outra suscita 
várias dificuldades. Uma delas é a definição exata da forma e das dimensões da Terra. 
Este é o objeto da geodésia, que se encontra assim na origem de toda cartografia. Uma 
outra dificuldade consiste em transferir para o plano a superfície assim mensurada. 
Este é o problema das projeções. Um mapa dá uma imagem incompleta do terreno. 
Ele nunca é uma reprodução tão fiel quanto pode sê-lo, por exemplo, uma fotografia 
aérea (JOLY, 2004, p. 7-8).

	 E mesmo uma fotografia aérea, diríamos, nunca é tão “fiel” quanto pode ser, por 
exemplo, a nossa própria percepção do espaço. Uma foto, assim como “o mais detalhado dos 
mapas”, será sempre uma simplificação, uma restrição, uma alteração, uma substituição da 
realidade. A propósito, e o que seria a realidade? Bem, caminhemos.
	 Gregory Bateson (1904-1980), biólogo e antropólogo inglês que Fritjof Capra definiria 
como um dos pensadores mais influentes de nossa época, entendia as relações como elemento-
chave para compreender a realidade. O mapa, nos diz Bateson em Steps to an ecology of mind, 
expressa as diferenças. “O que do território vai para o mapa?” Se o território fosse uniforme, 
iriam para o mapa apenas os seus contornos, exatamente onde deixa de ser uniforme. O que vai 
para o mapa é a diferença: na altitude, na vegetação, na população, na superfície etc. Mas o que 
é uma diferença? 



18

Uma diferença é um conceito muito peculiar e obscuro. Certamente não é uma coisa 
ou um evento. Este pedaço de papel é diferente da madeira deste móvel. Há muitas 
diferenças entre eles – de cor, textura, forma etc. Mas se começarmos a perguntar sobre 
a localização dessas diferenças, teremos um problema. Obviamente a diferença entre o 
papel e a madeira não está no papel; também obviamente não está na madeira, obvia-
mente não está no espaço entre eles, e obviamente não está no tempo entre eles. (Dife-
rença que ocorre ao longo do tempo é o que chamamos de “mudança”). Uma diferença, 
então, é uma questão abstrata (BATESON, 1972, p. 458, tradução nossa).4

 	 Bateson entende diferença como sinônimo para “ideia”. Dialogando com Kant, vê num 
pedaço de giz infinitos fatos ou diferenças potenciais. Mas o pedaço de giz, o território, “a coisa 
em si” (ding an sich), exatamente por sua infinitude, não pode entrar no mapa, nos processos 
mentais ou comunicacionais. Os sentidos vão filtrá-lo, e desse modo se tornará informação. E 
a informação Bateson definirá como “uma diferença que faz diferença” (BATESON, 1972, p. 
459-460). “O mapa não é o território, nem sequer quando o território físico é a única encarnação 
do mapa” (BATESON, 2006, p. 196, tradução nossa).5

1.1. Lendo a história da cartografia

	 Pensando também o mapa como “mediador” entre o mundo físico e o mundo mental, 
o geógrafo e cartógrafo inglês John Brian Harley (1932-1991) inicia sua grande obra de refe-
rência The History of Cartography considerando alguns parâmetros em torno do que podemos 
entender como mapa. Como base de uma das formas mais antigas da comunicação humana, 
Harley fala do impulso e da experiência de mapear, provavelmente muito anteriores ao que hoje 
chamamos de mapa.

Como mediadores entre um mundo mental interno e um mundo físico externo, mapas 
são instrumentos fundamentais que auxiliam a mente humana a construir o sentido de 
seu universo, em várias escalas. Além disso, eles são indubitavelmente uma das formas 
mais antigas de comunicação humana. Sempre houve, provavelmente, o impulso de 
mapear na consciência humana, e a experiência de mapear – envolvendo o mapeamen-
to cognitivo do espaço – sem dúvida existia muito antes dos artefatos físicos que hoje 
chamamos de mapas (HARLEY; WOODWARD, 1987, v.1, p. 1, tradução nossa).6

4. A difference is a very peculiar and obscure concept. It is certainly not a thing or an event. This piece of paper 
is different from the wood of this lectern. There are many differences between them – of color, texture, shape, etc. 
But if we start to ask about the localization of those differences, we get into trouble. Obviously the difference bet-
ween the paper and the wood is not in the paper; it is obviously not in the wood; it is obviously not in the space 
between them, and it is obviously not in the time between them. (Difference which occurs across time is what we 
call “change”). A difference, then, is an abstract matter. 
5. El mapa no es el território, ni siquiera cuando el territorio físico es la única encarnación del mapa.
6. As mediators between an inner mental world and an outer physical world, maps are fundamental tools helping 
the human mind make sense of its universe at various scales. Moreover, they are undoubtedly one of the oldest 
forms of human communication. There has probably always been a mapping impulse in human consciousness, and 
the mapping experience – involving the cognitive mapping of space – undoubtedly existed long before the physical 
artifacts we now call maps.



19

	 Entendendo o mapa como linguagem gráfica ou “texto gráfico”, dentro de uma aborda-
gem semiológica, Harley situa entretanto a dificuldade de uma maior precisão na observação 
científica da estrutura da linguagem, e afirma o mapa como produto de complexas interações 
técnicas, culturais e sociais, que decorrerão, por exemplo, do conhecimento do “mundo real” 
(ou do que está sendo mapeado), de seus exploradores, dos produtores do mapa em si, do mapa 
como objeto físico, assim como de sua comunidade de usuários.
	 Harley identifica um problema na percepção da importância dos mapas para o estudo 
da história, relacionado à aparente facilidade de sua leitura “instantânea”, assim como de sua 
curiosa “autoridade” mesmo quando incorre em erro – enquanto a leitura e a escrita de textos 
tenderá a ser vista como um grau mais elevado de esforço e sofisticação. Em verdade os mapas 
requereriam cuidadosa interpretação quanto a seu objetivo original, seus modos de produção 
e o contexto de seus usos, o que necessariamente parece envolver tanto um certo número de 
ambiguidades como a articulação de elementos objetivos e subjetivos.
	 Para Harley, mesmo os mapas modernos podem não ser sempre completamente tradu-
zíveis, tendendo a carregar certa imprecisão, que de resto acompanha também a linguagem es-
crita. Ainda que se possa recorrer a legendas, indicações de traço e cor etc., elas podem adquirir 
significados diferentes na confecção e na leitura, com maior ou menor evidência, e especial-
mente quando expostas a diferentes ambientes culturais. “Fazer um mapa, como se diz, envolve 
arte e ciência” (HARLEY; WOODWARD, 1987, p. 2-4).

	 Do mesmo modo, portanto, que um mapa escolhe, elege, isola, determina, assim como 
esconde, distorce, falseia ou mesmo cria elementos da realidade ao apresentar uma leitura da 
mesma, faremos nós também algumas escolhas em uma determinada leitura ou mapeamento da 
história da cartografia. Coloca-se o problema de realizar uma primeira seleção de mapas, sobre 
a qual poderemos nos deter com maior atenção, e sobretudo de construir um critério capaz de 
dar sentido e também limite à seleção. Parece-nos improvável escolher 50, 100 ou 200 mapas 
sem deixar de lado peças importantes. Por outro lado, uma seleção mais extensa tenderia a uma 
descaracterização do sentido a que nos propusemos.
	 Cotejando compêndios como os seis volumes da The History of Cartography de Harley 
e Woodward (1987), que ainda está sendo ampliada após 30 anos do lançamento; o de Schüler 
(2010), não tão ambicioso, mas com mapas impressos em tamanho maior; ou os de Nebenzahl 
(2011) e Guedes (2012), de caráter mais restrito ou temático; notamos que parece haver certo 
conjunto de mapas que se repete em várias dessas seleções, ao lado de outros, menos previsí-
veis, que podem trazer informações ou mesmo dificuldades ao pesquisador.
	 Jerry Brotton escreveu algumas dessas coletâneas, como Great Maps (em que analisa 
55 mapas que vão do mapa Bedolina ao Google Earth, incluindo mapas da Lua), como Trading 
Territories: Mapping the Early Modern World, ou ainda o livro A history of the world in 12 maps, 
em que seleciona alguns poucos mapas para contar uma história do mundo, aprofundando e ex-
pandindo o contexto a partir de cada mapa. Outras coletâneas variam em torno desses e de outros 



20

critérios, mas sempre parece haver algum grau de arbitrariedade na escolha dos mapas, movida 
talvez pela facilidade de acesso a fontes de pesquisa, pela quantidade e qualidade do material ico-
nográfico, pela pertinência ao objetivo de cada seleção, e por critérios às vezes obscuros.
	 Talvez o primeiro conjunto de mapas de que se tem notícia seja o atlas de Claudius Pto-
lomeu (90-168 d.C.), cientista que viveu em Alexandria e teria deixado trabalhos também sobre 
astronomia, óptica e música. Após séculos distante do conhecimento dos europeus, sua famosa 
Geografia teria sido “redescoberta” em 1400 e copiada, traduzida e reproduzida durante o século 
XV em cidades como Roma e Florença, e especialmente após a queda de Constantinopla, em 
1453, quando o sultão Maomé II teria encomendado a um filósofo, a partir dos textos de Ptolo-
meu, a reconstrução visual de seu mapa-múndi (DREYER-EIMBCKE, 1992, p. 100).
	 Outros atlas importantes foram produzidos, especialmente a partir desse período (com 
a expansão das técnicas de impressão, como xilogravura e talho-doce), como é o caso do Thea-
trum Orbis Terrarum, do cartógrafo Abraham Ortelius (1527-1598), do atlas de Gerard Merca-
tor (1512-1594), ou do atlas Blaeu-Van-der-Hem – que teria tomado como base o Atlas Maior 
de Joan Blaeu (1596-1673) –, do colecionador Laurens van der Hem, com 50 volumes in-fólio, 
talvez o atlas de coleção mais precioso de todos os tempos, com mais de 2 mil pranchas, em sua 
maior parte coloridas.
	 Vários desses atlas tinham por característica serem executados por um mesmo cartógra-
fo ou sua equipe, sob encomenda de algum nobre ou pessoa de posses, sendo eventualmente 
vendidos mais tarde por valores consideráveis. O holandês Jean-Baptiste d’Anville (1697-1782) 
teria sido cartógrafo e também o maior colecionador de sua época, chegando a um acervo de 
8790 peças, depois vendido ao ministro do Exterior da França, e estaria, conforme Dreyer-Eim-
bcke (1988), na Biblioteca Nacional de Paris – ao lado da British Library (Londres) e da Library 
of Congress (Washington), com mais de 48 mil exemplares, algumas das maiores coleções de 
mapas e atlas de todo o mundo (DREYER-EIMBCKE, 1992, p. 34).
	 Diferentemente de um atlas, entretanto, cujo conjunto tenderia a ser produzido por uma 
mesma equipe, num mesmo tempo e lugar, o que buscamos organizar aqui teria de ser um 
apanhado de mapas de várias épocas e autores, produzidos em função de condições, técnicas 
e finalidades distintas, e que possa representar uma leitura da história da cartografia pertinente 
ao nosso trabalho. Antes de buscar a definição de nossos critérios, contudo, cabe retomar aqui 
alguns conceitos colocados por Brian Harley em La nueva naturaleza de los mapas (2005), no 
ensaio “Textos y contextos en la interpretación de los mapas”, a respeito dos contextos em que 
podemos considerar o “texto” de cada mapa, no caminho de conferir-lhe sentido.

Os leitores deste livro podem terminar decepcionados ao perceber a escassez de con-
textualizações de mapas na historiografia da cartografia. Os livros de especialistas 
sobre mapas, por exemplo, abordam superficialmente a realidade social que se en-
contra atrás da decorativa etiqueta de preço. Os especialistas técnicos em história dos 
mapas, os formados como cartógrafos, quase nunca vão além da porta do ateliê para 
conhecer o mundo exterior. O contexto é descrito de uma maneira simplista como 
“antecedentes históricos gerais”. É necessário entender que o contexto é um conjunto 
complexo de forças interativas, um diálogo com o texto, em que resulta fundamental 



21

para a estratégia interpretativa (HARLEY, 2005, p. 64, tradução nossa).7

	 Harley destaca a escassez e a superficialidade de contextualizações na história da carto-
grafia, ao que procura contrapor um olhar sobre os mapas em que os entende, mais que como 
imagem da natureza, como textos, no mesmo sentido em que o seriam outros sistemas de signos 
não verbais, como a pintura, os materiais impressos, o teatro, o cinema, a televisão, a música. 
	 Partindo de uma “regra básica do método histórico”, em que só se poderá interpretar 
documentos dentro de seu contexto, Harley propõe três pontos de vista que denomina como (1) 
contexto do cartógrafo, (2) contexto de outros mapas, e (3) contexto da sociedade. 

	 (1) O contexto do cartógrafo se refere às primeiras interpretações acerca de um mapa, 
em torno do “por que”, “como” e “por quem” teria sido realizado. Nesta altura se discute, por 
exemplo, a questão da autoria, o que parece se mostrar mais incerto à medida que o mapa ma-
nuscrito migra para o mapa impresso e torna-se produto de uma divisão de tarefas. Até onde foi 
obra de um topógrafo, um editor, um desenhista, um gravador? Quem determina sua forma e 
conteúdo?
	 O primeiro passo na interpretação de um mapa, portanto, seria definir como o mapa foi 
executado, de um ponto de vista técnico. Em seguida, a intenção do cartógrafo, ainda que nem 
sempre tão clara ou única, seria uma das chaves principais. Em sua maioria os mapas não eram 
e não são produzidos para um único público ou finalidade. Um mapa de saídas de incêndio 
pode ter uma leitura restrita, mas mapas topográficos ou da cidade em geral podem ter um uso 
administrativo, militar ou em um plano de desenvolvimento econômico. A intenção do cartó-
grafo estaria também muitas vezes sujeita à vontade de um encomendante, atrelada a limitações 
financeiras, políticas etc.

	 (2) O contexto relativo a outros mapas diz respeito a perguntas como: Qual a relação de 
um mapa (ou de uma característica) com outros mapas contemporâneos ou da mesma região? 
Qual a relação desse mapa com outros do mesmo cartógrafo ou ateliê? Qual a relação desse com 
outros mapas do mesmo gênero (como vista aérea, por exemplo)? Qual a relação desse mapa 
com a produção cartográfica do mesmo período? E assim por diante.
	 As características cartográficas de uma família de mapas podem permitir a identificação 
de mapas anônimos, a interpretação de signos ou convenções pouco comuns, ou a dedução de 
certos parâmetros de precisão. Harley sugere ainda procedimentos para avaliar um mapa em 
relação a um grupo de mapas: 

7. Los lectores de este libro pueden terminar decepcionados al enterarse de la escasez de contextualizaciones de 
mapas en la historiografia de la cartografia. Los libros de expertos sobre mapas, por ejemplo, pasan por alto la 
realidad social que se encuentra detrás de la decorativa etiqueta de precio. Los especialistas técnicos en historia 
de los mapas, los preparados como cartógrafos, casi nunca van más allá de la puerta del taller para conocer el 
mundo exterior. El contexto se describe de una manera simplista como “antecedentes históricos generales”. Es 
necesario entender que el contexto es un conjunto complejo de fuerzas interactivas, un diálogo con el texto, dentro 
del qual resulta fundamental para la estrategia interpretativa.



22

	 – Com base em estudos comparativos de características topográficas lineares (como o 
traçado de rios, costas, estradas), técnica que parece bastante eficaz; 
	 – Com base em análises comparativas de nomes de lugares (toponímia) nos primeiros 
mapas, embora pudessem ocorrer inúmeros equívocos na interpretação e na grafia dos sons 
nativos (nas Américas, p. ex.) pelas diversas línguas europeias;
	 – Com base na cartobibliografia, em que se procura reunir uma série de mapas impres-
sos sobre a mesma superfície ou através da mesma técnica de impressão (como xilogravura, 
gravura em metal, litogravura).

	 (3) O contexto relativo à sociedade irá considerar o mapa não apenas como produto 
de determinada sociedade, cultura e momento epistemológico, mas como parte de um diálogo 
entre o cartógrafo e a sociedade em que viveu, sob dois aspectos principais:
	 – Das regras da cartografia: em que se procura reconhecer possíveis interações entre 
práticas cartográficas e ordens sociais ou categorias de conhecimento de determinado período e 
local, nem sempre tão evidentes. Mapas coloniais, por exemplo, tenderiam a mostrar os limites 
conquistados, ignorando ou apagando indícios da vida no interior dos territórios. Mapas feitos 
sobre imagens de satélites ou fotos aéreas, supostamente “objetivas”, “científicas”, “neutras”, 
terminariam por suprimir relações sociais, conflitos e questões éticas.
	 – Do significado dos mapas: em que são aplicados métodos iconográficos da história 
da arte na interpretação dos mapas. O que significou o mapa para a sociedade que o produziu 
e utilizou? Para responder a essa pergunta, Harley recorre a um modelo de classificação icono-
gráfica de Erwin Panofsky (1892-1968), sugerindo certo paralelismo deste em relação à icono-
grafia cartográfica. Aos “motivos artísticos principais” (Panofsky), Harley compara os signos e 
emblemas decorativos nos mapas, seus possíveis significados isoladamente e em conjunto. Aos 
“temas secundários ou convencionados” (Panofsky), Harley compara a identidade dos lugares 
reais. Aos “significados ou conteúdos intrínsecos” (Panofsky), Harley aproxima uma leitura 
simbólica e ideológica dos primeiros mapas, como metáforas visuais dos valores predominan-
tes em cada caso.

O poder do mapa, um ato de controle da imagem do mundo, é como o da imprensa em 
geral. Desde a época de Colombo, os mapas têm contribuído em criar alguns dos este-
reótipos mais dominantes de nosso mundo. [...] Os três contextos da cartografia assi-
nalados nunca são mutuamente exclusivos, mas se encontram entrelaçados de maneira 
sutil e frequentemente inseparável. Uma vez que aprendemos a ler mapas, podem 
converter-se em textos de uma utilidade indispensável para o historiador (HARLEY, 
2005, p. 77-78, tradução nossa).8

8. El poder del mapa, un acto de control de la imagen del mundo, es como el de la inprenta en general. Desde 
la época de Colón, los mapas han contribuido a crear algunos de los estereotipos más dominantes de nuestro 
mundo. [...] Los tres contextos de la cartografía que se han señalado nunca son mutuamente exclusivos, sino que 
se encuentran entretejidos de manera sutil y con frecuencia inseparable. Una vez que aprendemos a leer mapas, 
pueden convertirse en textos de una utilidad indispensable para el historiador.



23

	 Harley aponta algumas questões cruciais para este ponto da pesquisa. A fim de construir 
critérios para uma seleção de mapas, será preciso observar os mapas em conjunto, como partes 
de sistemas, lê-los pelos olhos de quem os produziu, de quem os encomendou, pelos olhos dos 
usuários, enfim, lê-los em relação à sociedade em que foram gerados, ao cartógrafo, às técnicas, 
ao momento histórico. Lê-los também como uma porta, como informação simbólica, isto é, 
como uma mensagem nem sempre tão evidente, tão legível, tão predeterminada.
	 Ler os mapas em seu contexto pedirá então que aceitemos o convite para adentrar seu 
universo, considerando que temos, nós também, que contar uma história, e traçar também um 
“mapa” de nosso olhar para a história da cartografia. Em relação aos três contextos colocados 
por Harley, parece-nos que o segundo e o terceiro teriam maior aplicabilidade em nossa pes-
quisa, uma vez que lidaremos exatamente com uma seleção de mapas por comparação, por sua 
relação com outros mapas e períodos, e menos talvez em função dos cartógrafos, a respeito dos 
quais há uma grande disparidade de informações, quando não a completa ignorância.

	 De modo semelhante ao que acontece em relação à História Geral ou à História da Arte, 
por exemplo, é comum ver a história da cartografia dividida em grandes períodos. Ainda que 
a precisão ou a relevância na determinação desses períodos sejam questionáveis, sua simples 
instauração estabelece uma guia de leitura, e talvez a expressão de uma necessidade de dividir 
para “entender”. Pré-história, Antiguidade, Idade Média, Renascimento, cortes temporais que 
começam em 30 mil anos e vão baixando para 10 mil, 5 mil anos, e assim sucessivamente até 
os dias atuais, quando 100, 50 ou mesmo 20 anos podem significar uma alteração relevante (se 
não no ambiente biológico) nos ambientes cultural, social, histórico. 
	 De Çatal Hoyük (6000 a.C.) ao Google Earth, poderíamos começar a pensar em 8 mil 
anos de história dos mapas, embora registros da ordem de 13000 a.C. (como as gravações abo-
rígines em Yunta, na Austrália) possam elevar nosso cálculo para 15 mil anos, ou 150 séculos. 
Esse tipo de abordagem temporal posiciona alguns poucos mapas no passado remoto, outros 
tantos na Antiguidade, e o número começa de fato a crescer no quadro ampliado do Renasci-
mento, com a expansão das técnicas de impressão, de navegação, a expansão da Europa, um 
conjunto de fatores que não apenas favorece o surgimento dos mapas, mas no qual estes vão se 
tornar um instrumento fundamental.
	 É possível assim ler a história dos mapas em relação a uma linha do tempo, e de fato 
essa leitura se mostra bastante comum, especialmente em publicações de divulgação para um 
público mais amplo. Em algumas coletâneas, cujo caráter pode oscilar entre a divulgação cien-
tífica e o que poderíamos chamar de “livros de arte” ou “livros-objeto”, eventualmente usados 
na decoração de ambientes, encontra-se divisão semelhante, variando pouca coisa na denomi-
nação ou no sentido geral desses “grandes períodos”. Exemplos relativamente recentes são os 
livros Great Maps, de Jerry Brotton, citado acima, e To the ends of the Earth, de Jeremy Har-
wood, que analisam 55 e 100 mapas respectivamente, ambos cobrindo a história da humanidade 
desde os mais antigos “registros cartográficos” até os dias de hoje (Tabela 03).



24

          Tabela 03.

Great Maps To the ends of the Earth

Classical maps 
(1500 a.C. - 1300 d.C.)

The ancient world 
(10000 a.C. - 600 a.C.)

The classical world (7 a.C. - 1136)

Discovery and travel (1300 - 1570) The medieval world (século VII - 1459)

New directions and beliefs (1570 - 1750) The age of discovery (1492 - 1675)

Thematic maps (1750 - 1900) The age of empire (1702 - 1889)

Modern mapping (1900 to present) The modern world (1905 - 2005)

          Fontes: Great maps (BROTTON, 2014a) e To the ends of the Earth (HARWOOD, 2006).

	 No livro Uma história do mundo em 12 mapas, Brotton permitiu-se estruturar a narrati-
va por cada mapa individualmente, em vez de analisá-los por períodos ou regiões. Apesar disso, 
não deixa de seguir implicitamente uma ordem temporal, e não foge de escolher mapas “funda-
mentais”, de certo modo representantes de grandes etapas da história da cartografia (Tabela 04).

          Tabela 04.

Uma história do mundo em 12 mapas

A Geografia de Ptolomeu, c. 150 d.C.

Al-Idrisi, 1154 d.C.

O mapa-múndi de Hereford, c. 1300

O mapa mundial Kangnido, 1402

Martin Waldseemüller, mapa do mundo, 1507

Diogo Ribeiro, mapa do mundo, 1529

Gerard Mercator, mapa do mundo, 1569

John Blaeu, Atlas Maior, 1662

Família Cassini, Mapa da França, 1793

Halford Mackinder, “o eixo geográfico da história”, 1904

A projeção de Peters, 1973

Google Earth, 2012

          Fonte: Uma história do mundo em 12 mapas (BROTTON, 2014b).



25

	 Em Cartografando o mundo, de Schüler, outra coletânea de divulgação bastante varia-
da, que cobre desde 120 d.C. até 1913, cerca de 300 mapas são organizados em períodos his-
tóricos, e acompanhados por textos que procuram destacar uma abordagem para cada período 
em particular. De todo modo é possível fazer relações com as divisões das tabelas anteriores 
(Tabela 05). 

          Tabela 05.

Cartografando o mundo

Terra Antiqua: 
Cartografia antes de 1492 Estradas

Terra Nova, 
1492-1569 Cartografando os conflitos

Anos dourados da cartografia 
holandesa, 
1569-1672

Espelho do marino / Ingleses / 
Exploradores ingleses / Colônias holandesas / 

Cartografando a cidade

Ciência e comércio, 
1672-1820

Mapas dos condados ingleses / 
Cartografia científica

Era dos impérios, 
1820-1914

Europa / África e Médio Oriente / Índia / 
Austrália e Pacífico / América do Norte / 

América do Sul / Ártico / Antártico

          Fonte: Cartografando o mundo (SCHÜLER, 2010).

	 Dreyer-Eimbcke, em O descobrimento da Terra, embora se ocupe sobretudo dos acon-
tecimentos em torno dos séculos XV e XVI, e se proponha mais a contar um “caleidoscópio 
de histórias” do que propriamente a uma abordagem sistemática ou a uma linha do tempo da 
história da cartografia, reporta-se em seu texto às mesmas divisões históricas consagradas (An-
tiguidade, Idade Média, Renascimento, Idade Moderna...) e se detém especialmente sobre o 
principal período de expansão dos mapas e navegações. Dreyer-Eimbcke enfatiza a relatividade 
do conhecimento estabelecido a respeito de cada mapa, citando inúmeros exemplos de desvios, 
equívocos, intencionais ou não, que foram depois registrados e lidos eventualmente como “ver-
dades” sobre a forma, o nome dos territórios, sobre os acidentes geográficos.

O presente livro não pretende ser uma história completa da cartografia, antes poderia 
apresentar-se como um calidoscópio de histórias sobre a mesma. Os mapas precisam 
começar a falar. E assim servimos mapas “à la carte” que nos façam sonhar. Aposta-
mos literalmente “tudo numa carta”, para descortinarmos com sua ajuda as alturas e 
as profundezas da história dos descobrimentos e da “personalidade” própria de cada 
mapa. Muitas vezes é justamente um mapa que “dá o recado” onde outros meios 
falham. Nunca existiu uma história dos descobrimentos. Todos os povos tentaram 
explorar as terras vizinhas às suas, passando depois às mais afastadas, criando assim, 
aos poucos, a sua própria imagem do mundo. Em muitos casos foram indivíduos so-
litários ou pequenos grupos que lograram sucesso com descobrimentos importantes. 
Muitos permaneceram na sombra da historiografia, sem receberem a devida atenção. 



26

Quem se lembrará um dia de Henrique de Málaca, escravo e intérprete de Fernão de 
Magalhães? E no entanto, foi ele o primeiro homem a dar a volta ao mundo e retornar 
à sua terra natal. (DREYER-EIMBCKE, 1992, p. 10)

Coube aos cartógrafos uma parte considerável dos méritos no progressivo descobri-
mento do mundo. Foram seus mapas que – mesmo partindo frequentemente de pro-
pósitos errôneos (ou justamente por isso) – criaram as condições para a descoberta de 
novos caminhos para novos litorais. Com toda a razão, o século XVI foi chamado de 
período impulsor da cartografia. (DREYER-EIMBCKE, 1992, p. 12)

	 Em The History of Cartography, tida como a principal e mais vasta referência acadêmi-
ca na área desde os anos 1980, os autores tendem a dispor mapas e ensaios não somente através 
dos grandes períodos históricos, mas aprofundando critérios que vão complexificar subdivisões 
temporais e espaciais, e sinalizam que tais abordagens não serão necessariamente universais ou 
homogeneamente aplicáveis. Como exemplo, a distinção que fazem entre a chamada pré-histó-
ria, do ponto de vista eurocêntrico, e a pré-história considerada em outras regiões. Se tomarmos 
o aparecimento da escrita como marco inicial da “história” propriamente dita, a pré-história nas 
Américas, como em outras regiões periféricas do chamado “novo mundo”, poderia ser enten-
dida como tal até a chegada dos europeus, a partir do século XV (HARLEY; WOODWARD, 
1987, v.1, p. 49).
	 Sem perder de vista os períodos históricos consagrados, Harley problematiza a naturali-
zação dessas concepções em vários níveis, testando leituras para o que vai chamar de “padrões 
tradicionais da história cartográfica”, e que teriam como base três elementos principais: a institu-
cionalização da geografia, o crescimento de bibliotecas especializadas, e a interação entre pesqui-
sas acadêmicas e a expansão de um mercado de mapas antigos. Entre tais padrões, que reconhece 
também como parâmetros em The History of Cartography, Harley identifica (HARLEY; WOO-
DWARD, 1987, v.1, p. 17):

– A cartografia medieval e suas origens romanas;
– A cartografia matemática e a história das projeções cartográficas;
– A expansão dos levantamentos topográficos originais;
– A evolução das técnicas de navegação e seus efeitos no design das cartas marítimas;
– O desenvolvimento da representação cartográfica;
– O crescimento do mercado de mapas;
– A aplicação de técnicas de impressão à cartografia.

	 O autor, entretanto, questiona a profundidade de tais padrões, nem sempre abordados 
criticamente, e a suposta “maturidade” que teriam alcançado no século XIX. Tomando como 
exemplo a história da impressão de mapas, praticamente não estudada de forma sistemática, ar-
gumenta que os mapas muitas vezes teriam servido mais a objetivos práticos e ao contexto desta 
e daquela coleção, o que dificulta, mesmo hoje, o estabelecimento de um sentido acadêmico 
mais estrito ou próprio da história da cartografia.



27

	 Ao longo dos volumes de The History of Cartography, os autores dividem o conteúdo 
segundo critérios um tanto mais complexos, em geral questionando classificações mais genera-
listas, e mesmo abordando territórios de pesquisa comumente ignorados, como por exemplo a 
cartografia pré-histórica indígena em solo americano (Tabela 06).

          Tabela 06.

The History of Cartography

vol. 1 Cartography in Prehistoric, Ancient, and Medieval Europe and the 
Mediterranean

vol. 2
livro 1 Cartography in the Traditional Islamic and South Asian Societies

vol. 2
livro 2 Cartography in the Traditional East and Southeast Asian Societies

vol. 2
livro 3

Cartography in the Traditional African, American, Arctic, Australian, and Pacific 
Societies

vol. 3 Cartography in the European Renaissance

vol. 6 Cartography in the Twentieth Century

          Fonte: The History of Cartography (HARLEY; WOODWARD, 1987)

	 Considerando as diversas possibilidades de ler os aparentemente infinitos caminhos da 
história da cartografia, pretendemos neste capítulo uma leitura suficiente para delinear o cará-
ter técnico e objetivo exposto acima, e desse mote virão nossas escolhas. Como recorte, como 
aproximação, escolheremos mapas e caminhos de leitura um pouco como quem usa uma lente 
– e a potência dessa metáfora –, em busca de uma imagem mais nítida de um aspecto. 
	 Das tantas leituras que se pode fazer da história da cartografia, uma primeira e mais 
radical poderia ser simplesmente a partir da comparação entre os primeiros e os últimos mapas, 
situados nos extremos opostos de uma linha do tempo. Tal leitura colocaria em evidência o ca-
ráter processual, inacabado, em que não só o ponto final continua em evolução, mas também o 
início permanece sendo revisto e atualizado, como por exemplo na crítica de Harley aos chama-
dos mapas “pré-históricos”. Informações que durante séculos, milênios, podem parecer “lisas”, 
acabadas, sem “partes” ou “dimensões” (como o chamado “ponto euclidiano”), eventualmente 
podem modificar-se e começar a mostrar detalhes, rugosidades antes não identificadas – caso 
exemplar das manchas solares apontadas por Galileu no século XVII, mostrando nuances e 
imperfeições na superfície de um astro que se acreditava homogêneo ou mesmo divino. Do 
mesmo modo, considerando o conceito bachelardiano de “aproximações” (em que um novo 
conhecimento se revelaria mais por seus limites negativos do que por acréscimos paulatinos e 
previsíveis), a procura de estabelecer um “início” e um “fim” na história da cartografia pode nos 
revelar a contínua atualização de suas fronteiras e de seus conceitos.



28

	 Em tais extremos A e B (início e fim) poderíamos situar respectivamente uma catego-
ria de mapas “pré-históricos” e outra de mapas “contemporâneos” – ou mapas “intuitivos”, 
“imprecisos”, de um lado, produtos diretos do gesto humano, auxiliado talvez por algum ins-
trumento “primitivo”; e, de outro, mapas entendidos como “racionais”, “precisos”, produzidos 
com o auxílio de instrumentos “modernos”, científicos, tecnológicos. Mas o aprofundamento 
de tal distinção extrema pode mostrar também que nem tudo é tão simples quanto pode parecer. 
As sociedades mudam, mudam as formas de representação, as concepções de espaço, as con-
cepções de mundo, mudam os instrumentos, os parâmetros, e talvez devamos considerar que 
mapas tão antigos possam também parecer “precisos” e “racionais” pelos olhos de seu tempo, 
de sua necessidade, de sua possibilidade. Do mesmo modo, mapas contemporâneos podem ser 
também “imaginativos” e “imprecisos” se soubermos perceber neles os aspectos culturais sub-
jacentes, assim como as limitações dessa objetividade e precisão, reiteradamente ultrapassadas 
por seu próprio desenvolvimento.
 	 Embora possa ser útil estruturar uma leitura da história da cartografia a partir de perío-
dos de tempo, interessa-nos menos o aspecto temporal do que a identificação de certos con-
textos, de certas configurações relativas aos meios técnicos, a concepções de espaço segundo 
esquemas geométricos abstratos e assim por diante. Mapas “rústicos” como o mapa das nações 
Catawba (EUA), desenhados sobre pele de cervo no século XVIII (HARWOOD, 2006, p.109), 
assim como a retomada de mapas ptolomaicos na Europa a partir do século XV, ou o conceito 
de “pré-histórico” discutido por Harley, são exemplos de como subdivisões meramente tempo-
rais podem nos enganar, sobretudo em sua sugestão de linearidade.
	 Deliberadamente nos reportaremos mais ao contexto dos mapas “ocidentais”, produzi-
dos na Europa, no Oriente Próximo e nas Américas, a partir dos quais conseguimos estabelecer 
com mais clareza determinadas configurações ou “momentos”, ainda que seja essa apenas uma 
leitura simplificada, parcial, que pode eventualmente ser ampliada e diversificada. 
	 Feita assim uma primeira divisão dessa natureza, com todos os senões que possa con-
ter, podemos conceber um segundo nível de classificação que incluísse um ponto médio (C), 
situado por exemplo no período das grandes navegações (séculos XV e XVI), e em que começa 
a tomar forma um tipo de mapa que registra não apenas os lugares e caminhos, mas também 
concepções abstratas de localização e técnicas de navegação que incluíam o uso de intrumentos.
	 Numa terceira leitura, porderíamos incluir outros dois pontos intermediários: um (D) 
entre os mapas pré-históricos e os mapas das grandes navegações, que incluiria os mapas da 
Antiguidade e da Idade Média, e outro (E) entre as grandes navegações e os mapas atuais, com-
preendendo os mapas dos séculos XVIII e XIX, em que se soluciona o problema das longitudes 
e em que se configura o desenho dos continentes tal como conhecemos hoje. Seguindo o mesmo 
princípio, poderíamos acrescentar novos pontos médios entre os já colocados, indefinidamente, 
e do mesmo modo conceber outras divisões mais complexas, como por região, por processos 
históricos, como faz J. B. Harley, e todas as divisões poderiam ser úteis, mesmo guardando certo 
grau de artificialidade (Tabela 07).



29

Tabela 07.

Períodos de leitura da história da cartografia

(A)
Pré-história

(B)
Atualidade

(A)
Pré-história

(C)
Grandes navegações

(B)
Atualidade

(A)
Pré-história

(D)
Antiguidade e 
Idade Média

(C)
Grandes 

navegações

(E)
Séculos XVIII 

e XIX

(B)
Atualidade

	 Desse modo, assim como não existe o mapa que represente perfeitamente a “realidade”, 
também a leitura que se possa fazer da história da cartografia dependerá de parâmetros de lei-
tura que serão ao mesmo tempo necessários, limitadores e relativamente arbitrários. Em nosso 
caso, queremos considerar parâmetros que nos sirvam de base para evidenciar um sentido cres-
cente de uma objetividade técnica e também abstrata, e que no capítulo posterior poderemos ler 
de outras maneiras. Nesse sentido, tenderemos a observar, no fazer dos mapas, determinados 
deslocamentos, do poético ao técnico, do filosófico ao científico, transições que de resto pode-
remos observar também na história da conceituação do espaço, assim como em outras áreas da 
vida, como na medicina ocidental. Desde Prometeu, ou, se quisermos, desde Descartes, a razão 
pede clareza, a clareza fala de visualidade, e a ciência e a tecnologia parecem vestir como nada 
mais o sentido de um olhar preciso, supostamente livre dos enganos da percepção humana, dos 
enganos dos sentidos.

1.2. A lenta imaginação do mundo : Lugares, caminhos e totalidades

	 Partindo então dos mais antigos registros cartográficos conhecidos, na assim chamada 
“pré-história”, pode-se estruturar um primeiro conjunto de mapas (que permanece em evolu-
ção), de modo geral anteriores ao aparecimento da escrita, datados em torno de 13000 a.C. até 
o século XII a.C., e que teriam sido produzidos pelas populações dos primeiros assentamentos 
agrícolas, na passagem do Paleolítico para o Neolítico. Nesse processo, das primeiras linguagens 
pictográficas (cujos símbolos representam objetos) e ideográficas (cujos símbolos podem repre-
sentar ideias abstratas), surgiria um terceiro sistema que começa a se desvincular de significações 
visuais para registrar e articular tão somente os sons da fala: a escrita alfabética.

Foram os operários e mercadores nômades semíticos que, por causa de práticas co-
merciais e de intercâmbios puderam dessacralizar a escrita egípcia liberando o siste-
ma hieroglífico. Desse sistema somente certos sinais com valor fônico foram retidos, 



30

e assim eles abriram o caminho para a decomposição da linguagem falada, de um 
certo número de fonemas, para a escrita alfabética que encontramos perfeitamente 
estruturada no túmulo fenício do rei Ahiram, datado do século XII a.C. (MANDEL, 
2006, p. 43).

	 A esse contexto podemos relacionar os mapas ou protomapas encontrados na Europa, na 
Austrália, na América, por exemplo, cujos desenhos tendem a estar materialmente vinculados 
às rochas e paredes em que foram gravados ou pintados, e em que nem sempre se terá a certeza 
de serem propriamente “mapas”, como ocorre em Çatal Hoyük. Lida-se com as possíveis ori-
gens de representações visuais de espacialidades, de territórios habitados, dispostos no “plano” 
como se vistos do alto. 
	 Localizadas na face norte do rio Snake, em Idaho/EUA, as marcações do chamado Map 
Rock (Mapa 01) são atribuídas a populações nativas da América, e teriam sido realizadas ao 
longo de séculos. Supõe-se que sejam um mapeamento do curso desse rio, mostrando locais 
específicos, talvez associados a locais sagrados (HARWOOD, 2006). 
	 Descoberto nos anos 1960 e tido como o maior e mais bem preservado conjunto urbano 
do Neolítico no Oriente Próximo, o assentamento de Çatal Hoyük (Mapa 02) teria ocupado uma 
área de 13 hectares ao sul da península de Anatolia/Turquia. A proximidade de água e a quali-
dade do terreno teriam propiciado o aparecimento do povoado, em que restam ainda paredes 
de adobe de três metros de altura. Interpretações arqueológicas leem o “mapa” de Çatal Hoyük 
como uma representação plana do assentamento, mas também como um elemento visual não 
cartográfico, alusivo à pele de leopardo e outros padrões gráficos (HARWOOD, 2006).
	 Conforme Brotton (2014a), o mapeamento físico do território é tanto atividade funda-
mental como estaria ligado aos processos humanos de “aquisição” de linguagem. Marcações em 
rocha conhecidas como “petróglifos” remontariam ao Paleolítico Superior (40000 a 10000 a.C.) 
e seriam formas de representações rudimentares das paisagens locais. Talvez o exemplo mais 
consolidado de cartografia entre as gravuras rupestres, o mapa de Bedolina (Mapa 03) integra 
um conjunto de mais de 200 mil figuras encontradas em Valcamonica, nos Alpes Italianos. A 
princípio tidos como registro das disposições espaciais do assentamento dos Cammuni, os de-
senhos parecem hoje revelar toda uma cosmologia, incluindo outros sinais – quadrados, pontos 
e linhas interconectados – relativos a práticas religiosas e à cultura de rebanhos. Os Cammuni 
seriam uma comunidade agrícola do início da Idade do Ferro, e suas representações indicariam 
o princípio de uma divisão hierárquica na região, no primeiro milênio antes de nossa era. 
	 O mapa da Babilônia (Mapa 04), datado em c.600 a.C. e tido como o mais antigo “ma-
pa-múndi”, foi descoberto em 1882 pelo arqueólogo Hormuzd Hassam, região sul do Iraque, 
e seria já um exemplo de mapa em que estão associados escrita e elementos visuais (o topo do 
tablete de argila mostra um texto em linguagem cuneiforme). Conforme o mito mesopotâmi-
co, o rei sumério Etana teria sido levado aos céus por uma águia e de lá avistado a terra. De 
modo semelhante, aqui o mundo é representado por um disco, circundado pelo “mar salgado”, 
e atravessado pelo rio Eufrates. Ao centro, um pequeno orifíco marca a localização de Babel. 



31

MAPA 01	 MAP ROCK
Autor ignorado. Idaho, EUA, c.10000 a.C.
Gravações sobre rocha de basalto, aprox. L 200 cm.

Fontes: 
HARWOOD, 2006. 
<https://crystaltrulove.wordpress.com/2010/07/08/map-rock-shoshone-petroglyphs/>, acesso em 18/11/2016.



32

Fontes: 
HARWOOD, 2006. 
Çatalhöyük Research Project <http://www.catalhoyuk.com/>, acesso em 18/11/2016.
<https://makingmaps.net/tag/catal-huyuk/>, acesso em 18/11/2016.

MAPA 02	 MAPA DE ÇATAL HOYÜK
Autor ignorado. Turquia, c.6200 a.C.
Pintura sobre parede.



33

Fontes: 
BROTTON, 2014a; CARERI, 2013.

MAPA 03	 MAPA DE BEDOLINA
Autor ignorado. Capo di Ponte, Valcamonica, Itália, c.1500 a.C.
Gravações sobre rocha, L 460 x H 230 cm.



34

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.

MAPA 04	 MAPA DE BABILÔNIA
Autor ignorado. Iraque, c.750 a 500 a.C.
Gravação sobre tablete de argila, L 8 x H 12 cm.



35

Segundo o texto cuneiforme, os triângulos para além do grande círculo indicariam as regiões 
dominadas pelos povos bárbaros (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006). 

	 Podemos configurar um segundo contexto a partir do período definido como Antiguida-
de ou Antiguidade Clássica, genericamente compreendido entre os séculos V a.C. e V d.C. Tais 
mapas são frutos de um outro tipo de ambiente, das cidades-Estado da Grécia de Platão e Aris-
tóteles, do polo cultural de Alexandria, e de uma Europa onde se estende a presença romana, 
política, militar, e sua engenhosidade construtiva. Embora a esfericidade da Terra já estivesse 
antes sugerida pelos pitagóricos, e já existisse o mapa de Anaximandro incluindo a Europa e 
a Ásia, podemos anotar aqui o mapa de Eratóstenes de Cirene (275 e 195 a.C.), que teria sido 
diretor da Biblioteca de Alexandria e o primeiro a calcular com precisão bastante aproximada 
a circunferência da Terra, baseando-se apenas na sombra projetada pela luz solar e na distância 
medida entre Siena e Alexandria. A dificuldade de trabalhar com mapas reconstruídos a partir 
de dados e relatos escritos fica evidente nestes dois exemplos do mapa de Eratóstenes (Mapa 
05), assim como em outros mapas gregos e romanos da Antiguidade. 
	 Neste grupo se destacaria o mapa-múndi de Ptolomeu (Mapa 06), em que este já empre-
ga “a latitude e a longitude como coordenadas” (MLODINOW, 2010, p. 66), a projeção cônica, 
e incorporando talvez as contribuições de Aristóteles e de Hiparco – respectivamente, a ideia de 
dividir o mundo em cinco zonas climáticas conforme sua posição em relação ao equador e aos 
polos, e a ideia de dividir as zonas climáticas em intervalos iguais por meio de linhas norte/sul 
–, chegando a indicar desse modo a posição de 8 mil lugares conhecidos. Claudius Ptolomeu 
(c.90-168 d.C.) foi talvez o grande nome da Geografia antiga, reunindo conhecimento de várias 
fontes e autores. Seus mapas, perdidos durante séculos, teriam sido reconstruídos a partir do 
século XV, tornando-se referência entre os europeus e mesmo nas grandes navegações (DRE-
YER-EIMBCKE, 1992; HARWOOD, 2006; MLODINOW, 2010).
	 Expressão de uma visão cristã do final da Antiguidade, o mapa de Peutinger chama a 
atenção por seu formato e por seu tamanho. Retrata o Império Romano das ilhas britânicas 
até a Índia, com destaque para as cidades de Roma, Constantinopla e Antioquia. Do original 
atribuído a Cartorius, uma cópia do século XIII teria sido cortada no início do século XIX em 
12 segmentos (dos quais restam 11) e se popularizado pelo nome de seu comprador, Konrad 
Peutinger. A discrepância entre as escalas horizontal e vertical faz parecer que as distâncias são 
muito maiores na horizontal. A península italiana ocupa três das 11 partes, e sua extremidade 
aparece no trecho ampliado (Mapa 07), a leste do Mediterrâneo, com suas rotas, castelos e aci-
dentes geográficos (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006; GEORAMA..., 1967). 
	 Embora parte desses mapas retratasse claramente estradas e informações a respeito dos 
caminhos, Mlodinow (2010, p. 72) vai dizer que os mapas na Europa medieval “não foram feitos 
para descrever exatamente as relações geométricas e espaciais. [...] nem havia muita noção de 
escala. Em vez disso, eles eram geralmente simbólicos, históricos, decorativos ou religiosos”.



36

Fontes: 
AZEVEDO, A. O mundo antigo. São Paulo: Desa, 1965. 
<http://www.futura-sciences.com/sciences/dossiers/astronomie-mesure-terre-eratosthene-151/>, acesso em 
31/01/2017.

MAPA 05	 MAPA DE ERATÓSTENES
Atribuído a Eratóstenes de Cirene. Alexandria, c.250 a.C.
Reconstruções.



37

Fontes: 
BROTTON, 2014a; DREYER-EIMBCKE, 1992; HARWOOD, 2006.

MAPA 06	 MAPA-MÚNDI DE PTOLOMEU
Originais atribuídos a Claudius Ptolomeu. Alexandria, c.150 d.C.
Reconstruções, século XV.



38

* Conforme Oliveira (1983), pele de carneiro curtida, preparada com alume, própria para a escrita.

Fontes: 
BROTTON, 2014a; GEORAMA..., 1967; HARWOOD, 2006. 

MAPA 07	 TÁBUA DE PEUTINGER
Autor ignorado. Jordânia, c.300 d.C.
Reconstrução a partir de cópia (no original, pintura sobre pergaminho*), L 682 x H 34 cm.



39

	 Situados de modo geral entre os séculos VII e XIII, podemos identificar nesse contexto 
uma série de mapas que parece buscar a formalização de uma totalidade, frequentemente ligada 
a uma visão de mundo, e que será expressa muitas vezes em representações circulares ou arre-
dondadas.
	 Nessa condição podemos observar os mapas medievais conhecidos como T-O (cuja 
denominação viria de Orbis Terrae ou Orbis Terrarum), ou mapas de roda, em geral produ-
zidos na Europa durante parte da Idade Média, e que seriam melhor entendidos talvez como 
símbolos. Mais que geografias e caminhos, os mapas T-O se preocupam em mostrar um sentido 
de ordenação cosmológica e religiosa do mundo, com um centro frequentemente sugerido em 
Jerusalém, o Oriente (a luz, o leste) posicionado na parte de cima do mapa, a cruz sugerida na 
letra T e nas quatro direções, e uma ideia da totalidade expressa na letra O e no oceano que a 
tudo circunda. Curiosamente, entre os exemplos aqui reunidos (Mapa 08), o mapa maior (Ber-
gomensis) traz ao lado um diagrama das faixas climáticas, em que o Oriente é subentendido à 
direita (DREYER-EIMBCKE, 1992; FONSECA, 2013; HARWOOD, 2006). 
	 De caráter mais simbólico e político que propriamente físico, a estrutura dos mapas 
T-O parece sobreviver incorporada a mapas que gradativamente vão incluir caminhos, lugares 
e acidentes geográficos, além de elementos do imaginário pagão e cristão da Europa medieval. 
Nesse sentido podemos entender a série de mapas atribuídos ao Beato de Liebana, que viveu 
na segunda metade do século VIII e foi monge da Ordem de São Benito, no mosteiro de São 
Toríbio de Liebana. Normalmente de forma circular ou ovalada, seus mapas combinavam ele-
mentos geográficos e religiosos, e exerceram grande influência sobre a cartografia de sua época 
e posterior. Nos dois exemplos aqui mostrados (Mapa 09), uma estrutura geral semelhante aos 
mapas T-O convive com as serras, rios e mares, como referências ao espaço físico entre as ci-
dades (GEORAMA..., 1967; HARWOOD, 2006).
	 Também em forma circular, temos o conhecido mapa de Al-Idrisi (Mapa 10), importante 
geógrafo, egiptólogo e cartógrafo árabe do século XII, que estudou na Universidade Muçul-
mana de Córdoba (Espanha) e teria produzido alguns dos mapas mais precisos de sua época. 
O mapa denominado “Entretenimento para quem deseja viajar pelo mundo” integra a Tabula 
Rogeriana, um grande atlas produzido por Al-Idrisi a serviço do rei Rogério II da Sicília, e que 
tem a peculiaridade de posicionar o sul (e portanto a cidade de Meca) na parte superior, o que 
teria sido usual em mapas de territórios “do norte” convertidos ao islã (BROTTON, 2014a; 
HARWOOD, 2006). 
	 Com cerca de 1100 inscrições sobre as dimensões geográficas, teológicas, cosmológicas 
e zoológicas, o mapa de Hereford (Mapa 11) oferece uma visão condensada do imaginário da 
Idade Média. Teria sido confeccionado por uma equipe de clérigos de Lincoln e Hereford, sob 
o comando de um tal Richard of Haldingham, que assina a autoria do mapa no canto esquerdo 
inferior, mas sobre quem pouco se sabe. Assim como os mapas T-O e tantos outros no contexto 
do cristianismo, o mapa de Hereford traz o leste posicionado acima, além de ilustrações sobre 
passagens do Velho e do Novo Testamento (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006).



40

No alto, mapa atribuído ao monge Jacobus Philippus Bergomensis, 1503. Abaixo (esq.), mapa associado à enciclo-
pédia Etimologiae, de S. Isidoro de Sevilha. Abaixo (dir.), mapa do século XII.

Fontes: 
DREYER-EIMBCKE, 1992; HARWOOD, 2006.
<https://digital.library.cornell.edu/catalog/ss:3293714>, acesso em 18/11/2016.
<http://mapasyotroscuentos.blogspot.com.br/2014/01/cartografia-o-teologia.html>, acesso em 31/01/2017.

MAPA 08	 MAPAS T-O
Vários autores. Europa, a partir do século VII.
Gravura e manuscritos sobre suportes variados (pergaminho, velino, papel).



41

Acima, talvez a cópia mais antiga dos mapas atribuídos ao Beato de Liebana, conhecida como “Valcavado”, de 970 
d.C. Abaixo uma cópia em pergaminho, do século XI. 

Fontes: 
GEORAMA..., 1967; HARWOOD, 2006.
<http://www.encyclopedie-universelle.net/beatus-liebana15.html>, acesso em 18/11/2016.

MAPA 09	 MAPAS DE BEATUS LIEBANA
Autores ignorados. Espanha, a partir do século X.
Cópias, eventualmente pergaminho, velino, tamanhos variados.



42

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.

MAPA 10	 MAPA DE AL-IDRISI 
Al-Sharif Al-Idrisi. Itália, 1154.
Manuscrito, L 30 x H 21 cm.



43

Fontes: 
BROTTON, 2014a.; HARWOOD, 2006.
<http://www.themappamundi.co.uk/mappa-mundi/>, acesso em 28/11/2016.

MAPA 11	 MAPA DE HEREFORD
Atribuído a Richard Haldingham. Hereford, Inglaterra, c.1300.
Pintura sobre velino, L 133 x H 158 cm.



44

Fonte: 
HARWOOD, 2006.

MAPA 12	 MAPA DE EBSTORF
Autor ignorado. Ebstorf, Alemanha, c.1300.
Pintura sobre velino, diâmetro aprox. 300 cm.



45

Fontes: 
BROTTON, 2014a; GEORAMA..., 1967; HARWOOD, 2006.

MAPA 13	 MAPA DE FRA MAURO
Fra Mauro. Itália, c.1450.
Pintura sobre velino, L 240 x H 240 cm.



46

	 Um dos maiores mapas-múndi já construídos (o mapa mural de Chalivay-Milon, França, 
destruído em 1885, teria o diâmetro de 600 cm), o mapa de Ebstorf leva o nome do local onde 
apareceu no século XIII, adaptado talvez de um mapa de Otto, a Criança, Duque de Brunswick. 
O original (do qual vemos uma reconstrução) teria sido fotografado e restaurado em 1891, mas 
destruído por um ataque aliado a Hanover em 1943, durante a Segunda Guerra. Dialogando 
ainda com a estrutura dos mapas T-O, com a cabeça, mãos e pés do Cristo nas posições car-
deais e Jerusalém representada ao centro, o mapa mostra elementos da narrativa bíblica, assim 
como referências a fontes clássicas, como Plínio, o Velho, e medievais, como a Imago Mun-
di (1151), enciclopédia popular atribuída a Honorius Augustodunensis (HARWOOD, 2006; 
WOODWARD, 1987).
	 Trezentos anos posterior ao mapa de Al-Idrisi, o mapa do monge veneziano Fra Mauro 
(Mapa 13) posiciona também o sul na porção superior do mapa, e teria sido um dos mapas 
mais completos e precisos de seu tempo. Inclui informações dos recém-descobertos mapas de 
Ptolomeu, de cartas portulanas, abundantes informações hidrográficas e o desenho detalhado 
de caminhos e dos litorais, ainda que se possa questionar as proporções continentais da África e 
da Escandinávia. Ao redor do mapa central há um esquema cosmológico com a Terra ao centro 
(e as órbitas concêntricas da Lua, Mercúrio, Vênus, o Sol, Marte, Júpiter e Saturno), e abaixo à 
esquerda uma representação do Paraíso, circular como o mapa principal, e as figuras de Adão e 
Eva nus diante de Deus, e o território inóspito e rochoso que habitariam após a queda (BROT-
TON, 2014a; GEORAMA..., 1967; HARWOOD, 2006).

1.3. Instrumentos, novos mares e novas terras : O real projetado

	 Num terceiro contexto, cujos mapas mostram um uso já determinante de intrumentos 
na apreensão do espaço, podemos incluir os chamados mapas “portulanos”, confeccionados 
principalmente entre os séculos XIII e XVI, e que vão definitivamente somar novas terras às já 
conhecidas, com ênfase nas viagens marítimas. Trazem por isso os nomes de incontáveis por-
tos (de onde o nome “portulano”), e o desenho das chamadas “linhas de rumo” 9 ou ângulos de 
referência, que cobrem o mapa como uma rede, conectados por uma e outra rosa dos ventos.10 
Esse tipo de navegação e os mapas correspondentes surgem atrelados ao uso da bússola,11 que 

9. “Linha da superfície da Terra que conserva o mesmo ângulo com todos os meridianos; loxodroma ou curva lo-
xodrômica em espiral, na direção dos polos, numa direção verdadeira constante. Os paralelos e os meridianos, que, 
igualmente, conservam direções verdadeiras constantes, podem ser considerados casos especiais da linha de rumo. 
Uma linha de rumo é uma reta em uma projeção de Mercator. O mesmo que espiral equiangular; loxodroma; curva 
loxodrômica; rota de Mercator” (OLIVEIRA, 1983, p. 371).
10. “Círculo graduado, no sentido dos ponteiros do relógio, de 0º na direção de referência, até 360º, ou em pontos, 
ou ainda em graus e pontos” (OLIVEIRA, 1983, p. 598).
11. Bússola: “Instrumento destinado a indicar a direção de referência horizontal com relação à Terra” (cf. agulha de 
marear). Bússola magnética: “A bússola que depende da atração do magnetismo da Terra pela sua força direcional” 
(OLIVEIRA, 1883, p. 69-70). 



47

conforme Sobel (2008, p. 39) havia sido inventada no século XII e no final da Idade Média já 
teria se tornado padrão nos navios, ainda que, como alerta Katinsky (2002, p. 136), o nome es-
panhol brújula, “bruxazinha”, atestasse ainda certa perplexidade quanto a seu funcionamento.
	 De autoria desconhecida, e tido como o mais antigo mapa portulano, a Carta de Pisa ou 
Carte Pisane (Mapa 14) é por isso um dos mapas mais importantes da história da cartografia. 
Produzido provavelmente na Itália entre 1275 e 1300, inaugura uma série de mapas pensados 
para um sistema de navegação, marcando a transição entre os “empíricos” mapas medievais e 
os mapas estruturados sobre instrumentos, coordenadas e projeções que se tornariam predomi-
nantes a partir do século XVI. É notável a transformação de uma série de mapas que pensam 
o mundo através de uma visão religiosa, de uma totalidade de símbolos e caminhos terrestres, 
para um outro conjunto de mapas que se volta para os mares, para os novos caminhos pelo mar, 
e cujo centro escapa de Jerusalém ou de Roma e caminha para o oceano Atlântico.
	 Desenhado sobre pergaminho como a Carte Pisane, o mapa de Juan de La Cosa (Mapa 
15), de 1500, é tido como o primeiro a mostrar a costa das Américas descoberta por Cristóvão 
Colombo em 1492. Representa a América em escala muito maior que o Velho Mundo, e a situa 
já como massa continental independente da Ásia, ao contrário do que Colombo teria acreditado. 
Ao norte, mostra novas descobertas feitas por John Cabot em 1497, e ao sul a costa do Brasil, 
que no mesmo ano passaria a ser disputado por Espanha e Portugal. No centro do Atlântico, 
uma grande rosa dos ventos com as direções cardeais, os “ventos intermediários” e a Santíssi-
ma Trindade como que a iluminar os caminhos. Entre importantes mapas portulanos figuram 
também o famoso Atlas Catalão de Abraham Cresques, o mapa de Cantino (em que já aparece 
a costa do Brasil) e os mapas de Piri Reis.
	 Ainda no século XV, conforme Dash (2002, p. 33), “com a invenção da imprensa por 
Gutenberg, não muitos anos antes de Cristóvão Colombo partir rumo às Américas”, os velhos 
mapas portulanos começam a ser substituídos por mapas impressos.

Pintados à mão em cores fortes, às vezes com destaques em ouro ou prata, continham 
uma vasta quantidade de informações erradas, mas eram mais baratos e mais fáceis de 
encontrar do que os anteriores. Os editores agora só precisavam de bons mapas para 
copiar. (DASH, 2002, p. 33)

	 Impresso já sobre papel, em 12 partes, o mapa de Martin Waldseemüller (Mapa 16), de 
1507, atesta a qualidade da xilogravura do início do século XVI. Primeiro a associar as terras do 
oeste ao nome “America”, o mapa seria adquirido em 2003 pela Biblioteca do Congresso dos 
EUA por 10 milhões de dólares, tornando-se uma espécie de “certidão de nascimento” daquele 
país. Assim denominado como um mapa-múndi “de acordo com a tradição de Ptolomeu e com 
as viagens de Américo Vespúcio e outros”, o mapa mostra de fato alguma semelhança com as 
projeções de Ptolomeu reconstruídas no século XV, e antecipa de algum modo o desenho do 
oceano Índico, sete anos antes de seu estabelecimento ou “descoberta” oficial (BROTTON, 
2014a; HARWOOD, 2006).



48

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.

MAPA 14	 CARTE PISANE
Autor ignorado. Itália, c.1275-1300.
Pintura sobre pergaminho, L 104 x H 50 cm.



49

Fontes: 
BROTTON, 2014a; GEORAMA..., 1967.

MAPA 15	 MAPA DE JUAN DE LA COSA
Juan de La Cosa. Espanha, 1500.
Pintura sobre pergaminho, L 183 x H 96 cm.



50

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.

MAPA 16	 PRIMEIRO MAPA DA AMÉRICA
Martin Waldseemüller. Alemanha, 1507.
Xilogravura sobre papel, L 244 x H 134 cm.



51

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.

MAPA 17	 CARTA UNIVERSAL
Diogo Ribeiro. Espanha, 1529.
Pintura sobre velino, L 205 x H 85 cm.



52

	 Convivendo com as inovações, entretanto, mapas importantes ainda seriam confeccio-
nados nos moldes antigos. É o caso do mapa de Diogo Ribeiro (Mapa 17), de 1529, desenhado 
sobre velino12 como um luxuoso mapa portulano, que, com sua aparência técnica e seu detalha-
mento topográfico, teria inaugurado uma cartografia diretamente voltada ao uso político, servin-
do de argumento na disputa entre espanhóis e portugueses em torno das ilhas Molucas. A disputa 
teria surgido logo após a primeira circunavegação conhecida, de Fernando de Magalhães, entre 
1519 e 1522. Português de nascimento, Diogo teria aceito pagamento espanhol (assim como 
outros cartógrafos) para manipular a realidade geográfica, posicionando as ilhas no hemisfério 
ocidental, de domínio espanhol. Talvez para sugerir uma inquestionável precisão científica, o 
mapa traz o desenho de sofisticados instrumentos de navegação, como um quadrante e um as-
trolábio, além de uma rosa dos ventos extremamente aprimorada, com marcações concêntricas 
dos meses e das constelações astrológicas (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006).

	 Nesse contexto de expansão técnica e territorial da Europa se enquadra o período conhe-
cido como o das “grandes navegações” – de modo geral compreendido entre o final do século 
XV e o século XVII –, que corresponderá a um incremento das técnicas de navegação e arma-
mentos; às novas possibilidades de impressão e à crescente importância geopolítica dos mapas; 
a um acúmulo gradual de informação sobre os territórios descobertos; assim como a um maior 
número de viagens, auxiliadas por novos e melhores instrumentos (como o quadrante,13 que 
conforme Dash, 2002, p. 37, seria uma variante direta do astrolábio14) (Figura 01) e à afirmação 
de uma abordagem crescentemente geométrica e abstrata cujo exemplo máximo será a “Nova e 
Ampliada Descrição do Mundo” (Mapa 18), de Gerard Mercator. 
	 O mapa, de 1569, marcaria uma virada na concepção geométrica dos mapas-múndi, apre-
sentando uma distorção na extensão dos mares e continentes, especialmente nas altas latitudes, de 
modo a simplificar para os navegadores o traçado de rotas entre dois pontos. Utilizada até os dias 
de hoje, a chamada “projeção de Mercator” transporta de forma eficiente para o plano (Figura 02), 
ao menos do ponto de vista da navegação, a relação crescente entre as latitudes e as longitudes 
(pois estas dimiuem em direção aos polos) (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006). Conforme 
Fonseca e Oliva, a novidade da projeção de Mercator teria sido combinar o conhecimento da 
Geografia de Ptolomeu à solução geométrica encontrada antes pelo cosmógrafo português Pedro 
Nunes, que conferia maior precisão às linhas de rumo, “de modo que mantivessem sempre a mes-
ma orientação em relação aos pontos cardeais e seu ângulo em relação aos meridianos”. Para os 

12. Espécie de pele de feto bovino ou de outros animais, mais lisa e fina que o pergaminho comum, tratada para 
receber escrita, ilustrações, impressões, podendo ser também encadernada (HOUAISS, 2001).
13. Na acepção 2, em Oliveira (1983, p. 561) “(Levantamento) Instrumento topográfico ou astronômico composto 
de um arco graduado de cerca de 90º de comprimento (180º em extensão), equipado com um dispositivo visual. 
O quadrante pode ser considerado uma forma de setor. Alguns quadrantes geodésicos combinam tanto as funções 
topográficas quanto as astronômicas”.
14. “Planisfério celeste; antigo instrumento constituído de um círculo completo graduado, com uma alidade no 
centro e chapas acessórias ajustáveis, sobre as quais são representadas projeções estereográficas do céu e da esfera 
para latitudes locais. Foi criado pelos gregos e desenvolvido pelos portugueses” (OLIVEIRA, 1983, p. 41).



53

Figura 01 – Ilustração no livro Arte de navegar, de 1712, onde se lê [na língua que corresponderia ao “por-
tuguês clássico” (ILARI, 2006, p. 21)]: “Dos instrumentos principaes com que no mar se observa o Sol [...] 
& por meyo destes instrumentos feitos a principio de páo he que os Portuguezes emprenderaõ os descobri-
mentos das terras incognitas, e o conseguiraõ com grande gloria sua” (PIMENTEL, 1712, p. 16). Abaixo, um 
astrolábio (1); um anel graduado, criado por Pedro Nunes (2); uma balestilha “de revés”, para o uso de costas 
para o Sol (3); um quadrante de dois arcos, introduzido talvez pelos ingleses (4); um semicírculo graduado, de 
meados do século XVI (5); e um quadrante, conforme Albuquerque (1985, p. 50), bastante aperfeiçoado (6).

Fontes: 
ALBUQUERQUE, Luís. Os descobrimentos portugueses. Lisboa: Alfa, 1985, p. 50.
ILARI, R.; BASSO, R. Português da gente. Contexto: São Paulo, 2006.
PIMENTEL, Manoel. Arte de Navegar. Lisboa, 1712. Disponível em <https://archive.org/details/artedena
vegaremq00pime>, acesso em 08/01/2017.



54

autores, embora Mercator visasse seu contexto social 
imediato, seu mapa “extrapolará de longe esses limi-
tes e será o maior representante de uma dada visão de 
mundo que será celebrada” (2013, p. 51-52).
	 Quase um século mais tarde, o “Novo mapa 
da Terra toda” (Mapa 19) e o “Novo e acuradíssimo 
mapa da Terra toda”, de Joan Blaeu, são exemplos 
da chamada “era de ouro” da cartografia holande-
sa, que corresponde de modo geral ao período entre 
1569 e 1672, ou seja, dos mapas de Mercator, segui-
dos pelos mapas de Abraham Ortelius (associado a 
Mercator); de Jodocus Hondius (que em 1606 teria 
comprado as placas de impressão da família de Mer-
cator, reeditando e ampliando seu Atlas); de Willem 
Blaeu (que teria comprado as placas após a morte 
de Hondius); e de seu filho Joan Blaeu, cartógrafo 
oficial da Companhia Holandesa das Índias Orientais, que em 1665 publica o Atlas Maior. Em 
1672, com um incêndio nos armazéns de Blaeu e o falecimento deste um ano depois, se encer-
raria um século de mapas ricamente adornados e impressos como trabalhos de arte. Nos dois 
mapas mostrados aqui (Mapa 19) podemos notar o uso da projeção hemisférica, de algum modo 
tentando elaborar a representação geométrica da esfera no plano, ambos adornados por figuras 
da mitologia, da astrologia e da ciência (BROTTON, 2014a; SCHÜLER, 2010). 
	  Entre os instrumentos de navegação surgidos nesse período, seriam exemplos o sex-
tante,15 criado por Isaac Newton em 1700, e sobretudo os quatro relógios náuticos de precisão 
desenvolvidos entre 1731 e 1759 pelo relojoeiro John Harrison – que, apresentados a um “Con-
selho da Longitude”, instituído em 1714 pelo governo inglês para solucionar o problema da 
definição precisa da longitude no mar, mereceriam reconhecimento parcial apenas em 1773, 
depois de 40 anos de “intriga política, guerra internacional, calúnia acadêmica, revolução cien-
tífica e conturbação econômica” (SOBEL, 2008, p. 16).

Harrison não possuía formação acadêmica ou qualquer aprendizado na arte da re-
lojoaria. No entanto, construiu uma série de relógios virtualmente sem fricção, que 
não requeriam lubrificação nem limpeza, feitos de material resistente à corrosão e 
que mantinham as suas partes móveis perfeitamente equilibradas em relação umas 
às outras, independentemente de como o mundo se inclinasse ou se agitasse ao redor 
desses mecanismos. O relojoeiro eliminou o pêndulo e misturou diversos metais em 
seus mecanismos, de modo que, quando um componente se expandia ou se retraía 
com as mudanças de temperatura, o outro reagia à mudança e mantinha o andamento 
constante do relógio (SOBEL, 2008, p. 15-16).

15. Conforme Oliveira (1983, p. 610), “instrumento de reflexão dupla para a medida angular, primariamente para 
os corpos celestes. [...] O termo aplicava-se somente a instrumentos com um arco de 60º e um alcance de 120º. Daí 
o seu nome. Modernamente o termo inclui instrumentos similares, não importando o alcance”.

Fonte: OLIVEIRA, 1983, p. 546. 

Figura 02 – Em linha pontilhada, os paralelos 
e os rumos curvos. Em linhas cheias, os para-
lelos de latitudes crescidas, bem como as loxo-
dromas de Mercator.



55

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.

MAPA 18	 NOVA E AMPLIADA DESCRIÇÃO DO MUNDO
Gerard Mercator. Holanda, 1569.
Gravura em cobre, L 202 x H 124 cm.



56

Mapa menor: Novo e acuradíssimo mapa da Terra toda, Joan Blaeu, 1664, L 77 x H 51 cm.

Fontes: 
BROTTON, 2014a; SCHÜLER, 2010.

MAPA 19	 NOVO MAPA DA TERRA TODA
Joan Blaeu. Holanda, 1648. 
Gravura em cobre, L 300 x H 243 cm.



57

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.
<http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b53095291n>, acesso em 18/11/2016.

MAPA 20 	 NOVO MAPA DA FRANÇA
César-François Cassini de Thury. França, 1744.
Gravura, L 91 x H 58 cm (incluindo as tabelas laterais).



58

	 Elementos ópticos como o telescópio astronômico (aperfeiçoado e utilizado por Galileu 
no início do século XVII, na aferição do movimento das luas de Júpiter) teriam inaugurado a 
possibilidade de determinar o horário em dois locais ao mesmo tempo. Tomando-se como cons-
tante o movimento de rotação da Terra (360 graus em 24 horas, ou seja, um grau a cada quatro 
minutos), tornou-se possível definir a longitude como uma relação temporal entre dois locais. 
Ocorre que no mar, com os relógios de pêndulo inoperantes sob o movimento dos barcos e as 
mudanças de temperatura, isso não era possível até a invenção de Harrison, cujo trabalho teve 
talvez papel fundamental no domínio marítimo exercido pela Inglaterra nesse período.
	 Somada à maior precisão nos mares, a utilização de equipamentos ópticos e de métodos 
como o da triangulação16 em terra, passava-se também a determinar com maior clareza o dese-
nho dos continentes e a forma dos territórios, como ficou registrado no “Novo mapa da França” 
feito pela família de cartógrafos Cassini (Mapa 20). Com propósitos militares e de fiscalização 
e taxação mais eficientes, o rei Luis XIV teria encomendado a Jacques Cassini e seu filho Cé-
sar-François a construção de um mapa da França em um grau inédito de precisão. Uma parte 
dos pesquisadores, levando equipamentos por todo o território, teria iniciado o levantamento 
em 1733, transmitindo os dados para o restante da equipe em Paris. Utilizando métodos aper-
feiçoados de triangulação, o mapa trazia também tabelas com a latitude e longitude das princi-
pais cidades da França, assim como suas distâncias até o Observatório de Paris. Impresso em 
18 folhas na escala de 1:1.800.000, o mapa situa inúmeros pontos no plano, numa rede de 800 
triângulos medidos e calculados a partir de 19 linhas de base, e mesmo sem realizar medidas de 
altitude, inaugura um novo patamar de detalhamento cartográfico, que se tornaria padrão nas 
pesquisas subsequentes (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006).
	 Caberia destacar ainda nesse período o desenvolvimento dos assim chamados “mapas 
temáticos”, preocupados em expressar aspectos sociais, históricos, econômicos, culturais, para 
além da representação física do território. De 1854, o famoso “Mapa do cólera em Londres”, 
então a maior cidade do mundo, com 4 milhões de habitantes, vai representar um marco para 
a moderna epidemiologia, permitindo a percepção de padrões na distribuição e no controle de 
doenças. Nele, o físico John Snow (que não acreditava na transmissão do cólera pelo ar) registra 
cada ocorrência da doença ao longo das ruas da cidade, evidenciando desse modo sua relação 
com a posição das bombas de abastecimento de água (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006).

16. Conforme Oliveira (1983, p. 653), “método de levantamento em que as estações são pontos do terreno, os 
quais são locados nos vértices de uma cadeia ou rede de triângulos. Os ângulos dos triângulos são medidos por 
instrumento, e os lados são derivados, mediante cálculo, dos lados escolhidos, os quais se denominam bases, cujos 
comprimentos são conseguidos por medição direta no terreno”. Conforme HARWOOD (2006, p. 107), o método 
da triangulação, que teria na França do século XVIII sua primeira implementação em larga escala, remontaria aos 
trabalhos do matemático alemão Gemma Frisius (1508-1558), tendo sido primeiramente aplicado na Holanda, em 
1615, por seu companheiro Dutchman Willebrord van Roijen Snell. O primeiro passo do método seria estabelecer 
uma linha de base de medida conhecida, para então medir os ângulos entre os extremos dessa linha e um ponto 
visível que se queira situar, formando um triângulo. Calcula-se então as medidas desses “lados” do triângulo, para 
depois tomá-los como novas linhas de base e situar outros pontos, até o mapeamento completo da área.



59

	 Um quarto contexto pode ser relacionado ao decorrer do século XX, sobretudo em fun-
ção das grandes guerras e com a implementação e combinação crescente do uso da fotografia 
e da aviação na obtenção de dados e imagens da Terra, fatores acrescidos de uma evolução 
sensível nos processos gráficos ao longo do século, em que a fotografia aparece também como 
elemento-chave. A esse cenário veio se somar a evolução tecnológica alcançada a partir dos 
anos 1970, em que os mapas começam a ser produzidos com informações enviadas por satélites 
e telescópios espaciais, depois processadas por computadores, gerando novos patamares de 
mapeamento e capacidade de observação técnica dos espaços. 
	 A esse contexto podemos associar o projeto do “Mapa Internacional”, de Albrecht Penk 
(Mapa 21), que na virada do século XIX para o XX, seguindo o que teria sido uma ambição de 
Mercator, propõe um sistema cartográfico para a representação do planeta em um padrão único 
de medidas e notações. Em 1909, Penck produz um mapa diretor do sistema, que abrangeria 
2500 mapas em escala 1:1.000.000 (aprox. 1cm = 10km), por isso também conhecido como 
“milionésimo”. Cada mapa cobriria uma área de seis por quatro graus e subdivisões até a escala 
1:50.000 (15’ x 15’). Por razões financeiras, técnicas e políticas, até 1989 pouco menos de 1000 
mapas haviam sido realizados, e o projeto é abandonado. No Brasil, parte desse levantamento 
foi realizado pelo IBGE nas décadas de 1970 e 1980 (BROTTON, 2014a).
	 Projeções cartográficas alternativas à projeção de Mercator, menos voltadas à navega-
ção, e reelaborando suas conhecidas distorções de área, também surgem nesse período. É o caso 
do mapa “Dymaxion Airocean World”, de Buckminster Fuller (Mapa 22), de 1943. Inventor, 
designer, arquiteto, escritor, expulso da Universidade de Harvard, Fuller desenvolveu inúmeros 
projetos – geodésicas, moradias leves e baratas, um automóvel de três rodas – de algum modo 
vinculados a ideias de consciência ambiental e da “espaçonave Terra”. Alguns desses projetos, 
Fuller abrigava sob o nome “Dymaxion”, que combinaria os conceitos de “dinâmico”, “máximo” 
e “tensão”. Nesse contexto, o mapa Dymaxion propõe uma alternativa para o eterno problema 
da representação plana da Terra, cuja forma se aproxima de uma esfera. Tomando como base o 
icosaedro, figura geométrica composta por 20 triângulos, desenha um mapa que preserva razoa-
velmente as formas e áreas dos continentes, perdendo entretanto algo da unidade do conjunto 
(BROTTON, 2014a).
	 É o caso também do “Equal Area World Map” (Mapa 23) ou “projeção de Peters”, de 
1973, em que Arno Peters propõe um desenho que parece alongado ou comprimido, mas que 
reequilibra especialmente as áreas de países “em desenvolvimento”, como da África, América 
do Sul e Sudeste Asiático, visivelmente e politicamente diminuídos em relação à Europa na 
projeção quadricentenária de Mercator. Criticado por cartógrafos mais tradicionalistas, como 
um mapa mais político que cartográfico, esticado no Equador e achatado nos polos, o mapa do 
historiador e cartógrafo alemão Arno Peters ainda desperta polêmica, passados 40 anos de seu 
lançamento. O próprio Peters, preocupado com valores como igualdade e justiça social, argu-
menta que os outros mapas do mundo seriam a expressão da “época em que o homem branco 
governou o mundo”. Em fato, a chamada “projeção de Peters” utiliza uma técnica denominada 



60

Fontes: 
BROTTON, 2014a. 
<http://www.icsm.gov.au/mapping/maps_topographic.html#imw>, acesso em 18/11/2016.
<http://www.lib.utexas.edu/maps/imw/>, acesso em 18/11/2016.

MAPA 21	 MAPA INTERNACIONAL
Albrecht Penk. Alemanha, 1909.
Impressão, L 101 x H 56 cm.



61

Fontes: 
BROTTON, 2014a. 
<https://www.bfi.org/about-fuller/big-ideas/dymaxion-world/dymaxion-map>, acesso em 18/11/2016.

MAPA 22	 MAPA DYMAXION
Buckminster Fuller. EUA, 1943.
Papel, L 39 x H 24 cm.



62

“projeção ortográfica de área igual”, inventada pelo reverendo James Gall (1808-1895), que 
considera a projeção do globo sobre um cilindro, a partir dos paralelos 45º ao norte e ao sul, em 
que haveria menor distorção das áreas (BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006). 
	 No século XX devemos relacionar também os mapas, cada vez mais comuns, feitos a 
partir de imagens de satélites, telescópios espaciais, softwares e outros recursos científico-tec-
nológicos, entre os quais o mapa da Lua, realizado pela NASA em 1969 (Mapa 24). Remontan-
do ao menos ao início do século XVII, o mapeamento da Lua teria se iniciado com Galileu, com 
o auxílio de telescópios, sendo estendido depois pelo padre jesuíta Giovanni Battista Riccioli, 
em 1651, que deu nomes latinos a localizações do território lunar, como Mar da Tranquilidade 
(Mare Tranquillitatis), algumas em uso até hoje. Já em 1960, dentro do Projeto Apollo, a NASA 
publicou um mapa na escala 1:5.000.000 utilizando fotos de vários observatórios, seguidamen-
te atualizado até a publicação de outro mapa, em 1969, na escala 1:2.500.000. Com técnicas 
e equipamentos mais sofisticados, a missão lunar US Clementine produziu em 1994 um mapa 
topográfico dos lados “próximo” e “distante” do satélite (Mapa 24, detalhe), revelando crateras 
e bacias até então desconhecidas. Desde 2009, a NASA tem feito levantamentos em órbita a 
50km da superfície lunar, com mapas fotográficos chegando à resolução de 100m por pixel 
(BROTTON, 2014a).
	 Também nesse quadro está o primeiro mapeamento do fundo dos oceanos, “World 
Ocean Floor”, de Marie Tharp e Bruce Heezen (Mapa 25), de 1977. Marie Tharp, geóloga e 
cartógrafa, começou a estudar o fundo dos oceanos em 1948, na Universidade de Columbia, e 
nos 20 anos seguintes coletou dados acerca do deslocamento dos continentes e sua relação com 
o movimento das placas tectônicas. Por ser mulher, Tharp não tinha permissão para estar nas 
expedições que mediam a profundidade e o contorno dos oceanos, contando para isso com a 
colaboração de Bruce Heezen. Os dados, obtidos por sonar, provinham do navio exploratório 
Vema, e mostraram a paisagem montanhosa submersa, impactando a comunidade científica a 
respeito do deslocamento dos continentes. Tharp trabalhou também com a colaboração do ar-
tista Heinrich Berann para criar um mapa tridimensional (BROTTON, 2014a).
	 Já no século XXI, gerado digitalmente a partir de dados estatísticos, o mapa entendido 
como Cartograma (Mapa 26) é um importante desenvolvimento cartográfico contemporâneo, 
e se torna mais complexo à medida que avançam as tecnologias digitais e as possibilidades 
técnicas de mapeamento global. Vinculado ao grupo Worldmapper, e especialmente ao geógra-
fo Danny Dorling, o cartograma utiliza a princípio uma única variável passível de ser medida 
estatisticamente, como população ou imigração, e que depois pode ser expressa a partir de um 
mapa-base, alterando suas formas, cores e proporções conforme os dados em questão. Tal pro-
cedimento, também entendido como anamorfose, é utilizado na cartografia para evidenciar as-
pectos sociais, demográficos e políticos, menos visíveis nos mapas físicos (BROTTON, 2014a). 
	 É esse caráter tecnológico e científico dos mapas contemporâneos, entretanto, supos-
tamente isentos das imperfeições e distorções do olhar humano, que vai ser questionado por 
Fonseca e Oliva em seu livro Cartografia:



63

Mapa menor: Comparação entre a projeção de Peters (verde) e a de Mercator (em linha).

Fontes: 
BROTTON, 2014a; HARWOOD, 2006.
<http://www.petersmap.com/>, acesso em 28/11/2016.

MAPA 23	 MAPA-MÚNDI DE ÁREA IGUAL
Arno Peters. Alemanha, 1973.
Impresso, L 82,5 x H 53 cm.



64

Mapa menor: Mapa topográfico da Lua, com gradações entre -8 e +8 km de altitude. 

Fontes: 
BROTTON, 2014a. 
<http://nssdc.gsfc.nasa.gov/planetary/planets/moonpage.html>, acesso em 28/11/2016.

MAPA 24	 MAPA DA LUA
NASA. EUA, 1969.
Impresso, L 89 x H 87 cm.



65

Fontes: 
BROTTON, 2014a. 
<http://www.columbia.edu/cu/news/06/08/tharp.html>, acesso em 29/11/2016.

MAPA 25	 MAPA-MÚNDI DO FUNDO DO MAR
Marie Tharp, Bruce Heezen. EUA, 1977.
Papel, L 97,4 x H 56,7 cm.



66

A suposição cientificista vê o mapa científico como uma janela transparente e como 
um objeto de precisão universal. A precisão é entendida como a aplicação do sistema 
métrico sobre a geometria euclidiana – como se essas elaborações não fossem também 
construções históricas. De acordo com essa visão, os mapas se qualificam segundo 
maior ou menor proximidade com uma verdade topográfica. Uma rápida análise dos 
planisférios contemporâneos mais familiares pode abalar essa crença, pois eles, tal 
como afirma o geógrafo Christian Grataloup, conservam os traços de suas origens 
antigas e medievais. Por trás do discurso e das técnicas científicas que os envolvem, 
antigas cosmogonias, assim como opções histórico-políticas, ainda podem ser perce-
bidas (FONSECA; OLIVA; 2013, p. 34).

	 Para os autores, um dos exemplos mais claros da influência cultural presente nessa su-
posta cientificidade dos mapas atuais é o fato de a Europa aparecer “naturalmente” centralizada 
nos mapas-múndi, quando essa posição é evidentemente uma decorrência da postura assumida 
por países desse continente na colonização dos continentes vizinhos, a partir do século XV. 
Assim como mapas orientais eventualmente mostram o oceano Índico ao centro, e mapas como 
o de Al-Idrisi e Fra Mauro mostram o Mediterrâneo com a África acima e a Europa na parte 
inferior, tais representações podem expressar um caráter político, cultural, mas “o que espanta é 
algo com essa história e motivação permanecer incólume e cristalizado no planisfério contem-
porâneo, protegido pela aura científica” (FONSECA; OLIVA, 2013, p. 35).
	 Herdeiros diretos dessa visão eminentemente tecnológica, os mapas do Google, Waze e 
similares, acessíveis tanto pela web como por aplicativos em dispositivos móveis, são encarados 
hoje com a mesma “naturalidade”, e escondem também aspectos culturais “invisíveis”.

	 Criado por Larry Page e Sergey Brin, e tornado padrão como site de buscas na internet 
desde seu lançamento, por volta de 1998, o Google cresceu e passou a oferecer cada vez mais 
serviços on-line como redes sociais, propaganda, servidor de e-mail, ao mesmo tempo em que a 
própria internet se expandia em número de usuários e equipamentos conectados. Nessa esteira, 
em 2005, surgem o Google Earth e o Google Maps (Mapas 27.1 e 27.2), serviços de mapeamen-
to que operam de forma complementar e cuja proposta seria localizar pontos na Terra (e na Lua, 
em Marte, no céu...), fornecendo mapas bidimensionais, rotas, informações, imagens, além de 
simular paisagens. 
	 Desenvolvido pela empresa Keyhole, o aplicativo Earth Viewer teria sido adquirido 
pelo Google em 2004, que o reapresenta em 2005 como Google Earth. Combinando imagens 
captadas por satélites, fotografia aérea e sistemas de geoposicionamento em 3D, o software exi-
be um conjunto de informações, imagens, mapas bidimensionais, e simula paisagens dentro e 
fora das cidades, com graus variados de verossimilhança e acuidade. Associado diretamente ao 
sistema de buscas do Google, o aplicativo permite fazer buscas por locais específicos, empre-
sas, endereços, traçar rotas, avaliar o trânsito, pesquisar rotas alternativas e o tempo estimado 
do trajeto em vários modais de transporte. 
	 Já o Google Maps, operando de forma complementar ao Google Earth, oferece mapea-



67

mento gráfico e fotográfico (obtido por satélite), com ênfase na pesquisa de locais e na propo-
sição de rotas, também sob a forma de aplicativo mobile. Embora os aplicativos GPS venham 
tendo enorme aceitação na última década, tanto por leigos como por usuários profissionais (em 
táxis, por exemplo), nem tudo funciona como deveria. Mesmo em uma cidade como São Paulo, 
quase inteiramente mapeada e fotografada por satélites e pelo “Street View”,17 acontece de se 
obter endereços equivocados ou mesmo não encontrar um local. Quando o aplicativo é usado 
no trânsito, em um smartphone por exemplo, podem aparecer instruções de rota contrárias às 
leis de trânsito, ou de o aplicativo responder mais lentamente do que se espera. Dependendo 
do aparelho, da bateria, da rede, por inúmeros fatores, o aplicativo também pode simplesmente 
“apagar” no meio da viagem, deixando o usuário “a ver navios”.
	 Os mapas do Google, considerando aqui especialmente o Google Maps no acesso pela 
web, oferecem 19 gradações entre a vista mais “aberta” (aprox. 1,5cm:1000km) e a mais “fe-
chada” (aprox. 2cm:5m), com uma imprecisão considerável. A escala gráfica varia de forma não 
muito consistente conforme o zoom, conforme a resolução da tela etc. Na visão por imagem de 
satélite há menor número de gradações, e o zoom simplesmente aproxima algumas vezes a mes-
ma imagem, tendendo a mudar de foto quando esta chega a um limite de resolução (pixels por 
polegada), ou simplesmente mostrando uma área cinza se o sistema não possui uma imagem para 
determinado local. Tanto a visão em “mapa” como a de “satélite” parecem seguir a projeção de 
Mercator (note-se o tamanho relativo da Groenlândia), e a visão mais aberta no modo “satélite” 
inclui um relevo azulado no fundo dos oceanos e os limites do mapa político – exemplos de dis-
torções deliberadas que tendemos a absorver como “naturais”.

	 No Waze (Mapas 28.1 e 28.2), considerando especialmente sua versão mobile, embora 
exiba pedaços de mapas em movimento, a ênfase parece estar mais nas funcionalidades como 
“instrumento de navegação” – calculando e recalculando rotas, apontando eventos no trânsito –, 
e no fato de essas funcionalidades serem alimentadas pelos próprios usuários (wazers), do que 
propriamente como mapa de um território. 
	 Se comparado aos guias de ruas impressos, que levávamos no carro até há bem pouco 
tempo, também nos dispositivos GPS e nos smartphones vemos a cidade em pequenos recortes 
retangulares, mais fáceis de transportar e manipular que grandes mapas abertos. No smartpho-
ne, o recorte é mais acentuado que nos guias impressos, e o “ponto de vista” simula a situação 
do motorista, quase como num simulador de voo, ou nas telas dos games. A limitação da área 
do mapa é ainda maior nos smartphones que nos tablets, mas de todo modo são mapas que ten-
dem a mostrar apenas a região imediata do usuário. No caso do Waze, cuja função de zoom (no 
smartphone) permite 12 graus de afastamento, a representação de regiões maiores resulta muito 
pouco informativa. 
	 A conexão com a internet, tão inexistente quanto desnecessária no guia impresso, no 
aplicativo parece crucial, e, assim como em outros formatos de redes sociais digitais, o software 

17. Parte do serviço Google Maps, mostra um levantamento fotográfico das ruas, feito por automóvel.



68

Fontes: 
BROTTON, 2014a. 
<http://www.worldmapper.org/>, acesso em 29/11/2016.
<http://www.worldmapper.limited/>, acesso em 29/11/2016.

MAPA 26	 CARTOGRAMA
Worldmapper. UK, 2008.
Mapa digital.



69

Fontes: 
BROTTON, 2014a. 
<https://www.google.com/earth/>, acesso em 29/11/2016.
<https://maps.google.com/>, acesso em 29/11/2016.

MAPA 27.1	   GOOGLE EARTH / GOOGLE MAPS
Keyhole / Google. EUA, 2005.
Mapa digital.



70

MAPA 27.2	   GOOGLE MAPS (WEB). EUA, 2005.



71

Fontes: 
Imagens de tela do aplicativo para dispositivo móvel, 2015-2016.
<https://www.waze.com>, acesso em 29/11/2016.

MAPA 28.1	   WAZE (MOBILE)
Waze Mobile / Google. EUA, 2008.
Mapa digital.



72

MAPA 28.2	   WAZE (WEB). EUA, 2008.



73

edita e reorganiza informações originadas nos próprios usuários.
	 A começar do nome da empresa que o desenvolveu e vendeu para o Google em 2013 
(Waze Mobile), a especificidade parece ser aqui a utilização via smartphone pelo usuário no 
trânsito, com uma linguagem que se apropria de algum modo da esfera dos games, envolven-
do pequenos prêmios e pontuações conforme a participação do usuário, o que também parece 
aproximá-lo de um público jovem, urbano, motorizado. No mesmo sentido estaria a aparente 
preferência do software por indicar caminhos com menos trânsito, ainda que mais longos ou 
tortuosos, a fim de evitar os tediosos congestionamentos, comuns numa cidade como São Paulo.
	 Em 2015 o Waze fez ao menos uma atualização importante em sua interface gráfica, 
tornando o desenho mais limpo, aumentando a legibilidade das rotas e reduzindo levemente 
o peso visual das “figurinhas” (wazers, polícia, radares, eventos do trânsito etc.) e de outras 
informações paralelas à navegação em si.

1.4. Objetividade técnica : Aceleração, espaço e imagem

	 Fechando o percurso deste primeiro capítulo, quisemos evidenciar o trajeto crescente-
mente técnico e objetivo da história da cartografia, e percebemos também que essa objetividade 
de certo modo se confunde com o aspecto técnico. De algum modo, o cálculo, a geometria, 
acompanhadas por aparatos técnicos, substitutivos dos sentidos, passam progressivamente a 
ocupar o lugar do que antes era observação direta e experiência, tanto na feitura dos mapas 
como na navegação em si mesma.
	 Nos mapas, no tocante ao suporte, percebemos que passam da pedra à parede e à placa 
de argila, do papiro ao pergaminho e ao velino, depois ao papel e ao ecrã. Quanto ao tipo de 
impressão, da linha bruta riscada na pedra passamos à linha riscada na argila, depois à linha 
pintada, ao aumento de cores, depois ao desenho impresso como gravura (xilo, metal, lito), já 
reprodutível, e depois impresso em off-set (com fotolito fotográfico), para mais tarde ser digi-
talmente projetado na tela ou impresso por via digital. Da linha riscada na pedra, evoluimos 
lentamente para superfícies e manejos mais delicados, com toda a riqueza do gesto e do olhar, 
e hoje reproduzimos linhas tão finas quanto o olho consegue ver, com espessura controlada, 
linhas que são ainda digitais – mas sem a necessidade dos dedos –, desenhadas não pela mão, 
mas por equações matemáticas.
	 Notamos que a produção desse mapa progressivamente se descola do chão, da rocha, 
da parede, para se deitar em superfícies móveis, minerais, vegetais e animais, artesanais, e gra-
dativamente migram para superfícies e processos mais complexos, artificiais, eletrificados, in-
dustriais. Superfícies cada vez mais finas e manuseáveis, leves e resistentes, até superfícies que 
apenas acolhem ou emitem projeções momentâneas. Passamos de meios de impressão simples 
(mãos, pedra, carvão, martelo, cinzel, pincel, lápis) para os mais complexos, tecnológicos (va-
riedades de gravura, tipografia, linotipo, off-set, fotolito, impressão digital, projeção de telas e 



74

em telas), que não dependiam apenas da sensibilidade e das habilidades humanas, mas também 
do domínio crescente de técnicas, de aparatos e de tecnologias cada vez menos acessíveis ao 
homem comum. Esse mapa sai de superfícies presas ao solo, fixas, perenes, e passa gradativa-
mente a superfícies móveis, que podem viajar no tempo e no espaço, que se tornam reprodutí-
veis, e por outro lado também cada vez mais efêmeras, velozes, fugazes. 
	 Mesmo a escolha da rota e seu traçado, no Waze, dependem mais do aparelho que do 
usuário, o que nos convida a pensar nas intenções veladas de conduzir e induzir pessoas por 
este e aquele caminho. O que pode parecer um benefício, até oferecido como “gratuito”, envol-
verá também a transferência e o abandono de saberes humanos, comuns, em favor dos saberes 
estrangeiros da máquina, do “sistema”, das corporações, do lucro, do controle esquecido na 
palavra “ciber”.
	 Todo esse processo, que parece se tornar cada vez mais tecnológico, parece também 
buscar uma objetividade, especialmente, digamos, do século XV para cá, de forma cada vez 
mais evidente. E a técnica, que nasce da experiência direta, da observação, da cultura oral, passa 
pela palavra impressa, pela configuração das ciências, parecendo tornar-se cada vez mais abs-
trata, mais separada da vida comum, e nesse sentido vai tornar-se o que hoje conhecemos como 
tecnologia, algo aparentemente alienígena, que parte menos das pessoas, que vem “de fora”, de 
algum laboratório protegido por homens armados, de algum deus estrangeiro, acabada, emba-
lada, pronta para o consumo.
	 O mesmo acontece com os instrumentos de navegação, em que a observação direta e 
a experiência vão se tornando progressivamente apoiadas e substituídas por linhas de rumo, 
por cálculos e geometrias, por aparatos como o astrolábio, o quadrante, a bússola, o sextante, 
os relógios marítimos, a fotografia aérea, os satélites, conferindo à navegação uma precisão de 
algum modo descolada da percepção humana. Uma percepção maquinal entendida como “obje-
tiva” em parte porque provém de objetos, de aparatos, de instumentos – e não mais do subjetivo 
sujeito humano –, e em parte porque é expressa em números, em cálculos. 
	 Tal processo de objetivação pode ser contextualizado em função de perspectivas histó-
ricas, filosóficas, antropológicas, como pelo panorama traçado por Nicolau Sevcenko entre o 
século XVI e nossos dias, por olhares da filosofia contemporânea como de Paul Virilio, Vilém 
Flusser, Pierre Lévy, assim como do etnólogo e antropólogo Marc Augé, e da filosofia poética 
e científica de Gaston Bachelard, entre outros.

	 Em A corrida para o século XXI, Nicolau Sevcenko desenvolve a metáfora de uma 
montanha-russa, em três diferentes estágios, para se reportar ao longo movimento iniciado na 
europa ocidental, do distante século XVI aos dias de hoje, no sentido de uma crescente aposta 
na tecnologia para a dominação da natureza, e de suas largas decorrências, não exatamente 
como previstas, nem propriamente auspiciosas.
	 Um primeiro estágio, relacionado genericamente ao período entre o século XVI e o fi-
nal do século XIX, seria comparado à subida metódica e persistente do carrinho para o alto da 



75

montanha-russa, período em que crescem nossas expectativas e nossa crença em um progresso 
ordenado, controlado. Período em que se expande a dominação europeia, territorial, bélica, as-
sim como também os meios de transporte, de comunicação, e diversas áreas do conhecimento, 
lançando as bases do que chamaríamos mais tarde de era moderna, de modernidade, e em que 
tomaria forma o que hoje chamamos prosaicamente de “ciências”.
	 Um segundo estágio é descrito por Sevcenko, correspondendo ao período entre as dé-
cadas finais do século XIX e meados do século XX, em que se daria uma grande revolução 
científico-tecnológica na qual

se desenvolveram as aplicações da eletricidade, com as primeiras usinas hidro e 
termelétricas, o uso dos derivados de petróleo, que dariam origem aos motores de 
combustão interna e, portanto, aos veículos automotores; o surgimento das indústrias 
químicas, de novas técnicas de prospecção mineral, dos altos-fornos, das fundições, 
usinas siderúrgicas e dos primeiros materiais plásticos. No mesmo impulso foram 
desenvolvidos novos meios de transporte, como os transatlânticos, carros, caminhões, 
motocicletas, trens expressos e aviões, além de novos meios de comunicação, como 
o telégrafo com e sem fio, o rádio, os gramofones, a fotografia, o cinema. Nunca é 
demais lembrar que esse foi o momento no qual surgiram os parques de diversões e 
sua mais espetacular atração, a montanha-russa, é claro (SEVCENKO, 2001, p. 15).

	 Esse segundo estágio corresponderia também ao mergulho da primeira grande queda 
vertiginosa, “perdendo as referências do espaço, das circunstâncias que nos cercam e até o 
controle das faculdades conscientes” (Sevcenko), seguida de sucessivos trancos, solavancos e 
novas subidas para novas quedas, torções e precipitações do carrinho, em que nos instalamos a 
princípio ansiosos, e que agora já não sabíamos como voltar atrás. À longa ascenção, aparente-
mente regular e controlada do início, sucedeu-se um mundo que produziu duas grandes guerras 
no espaço de 30 anos. Os grandes avanços tecnológicos geraram também bombardeios aéreos 
de varredura e a bomba atômica, depressões e destruição em massa, a Guerra Fria, a corrida 
armamentista e inúmeros conflitos e golpes espalhados pelas periferias do mundo, antes prome-
tido como um futuro dourado de desenvolvimento, conforto e segurança para todos. 
	 O terceiro estágio seria o que vivemos, desde as décadas finais do século XX até os dias 
atuais, com a implementação da microeletrônica, da informatização dos processos científicos 
e do cotidiano, em que a aceleração e inovações tecnológicas passam a acontecer também em 
escala industrial,

de modo que em curtos intervalos de tempo o conjunto do aparato tecnológico vigente 
passa por saltos qualitativos em que a ampliação, a condensação e a miniaturização 
de seus potenciais reconfiguram completamente o universo de possibilidades e expec-
tativas, tornando-o cada vez mais imprevisível, irresistível e incompreensível (SEV-
CENKO, 2001, p. 16-17).

	 A esse terceiro momento, Sevcenko compara o loop da montanha-russa, em que já não sa-
bemos de nós, nem da máquina, e em que já não conseguimos sequer sentir, quanto menos pensar. 
Em que já não sabemos parar o processo em que nos colocamos, a princípio talvez voluntariamen-



76

te, e no qual já não temos a capacidade nem tempo para imaginar o futuro, que se aproxima veloz, 
inexorável e catastrófico, do mesmo modo como o Angelus Novus – pintado por Paul Klee em 
1920 e descrito por Walter Benjamin em Sobre o conceito de história – vê diante de si o passado 
e a marcha arrasadora da história, tomado de espanto, em prenúncio de um futuro sombrio.
	 A exemplo de Sevcenko, outros autores de diversas áreas do conhecimento discutem 
hoje essa aceleração, dos tempos do mundo tornados tempos da máquina, tempos da imagem, 
dos processos industrializados e informatizados, e discutem tomando essa aceleração e ubi-
quidade tecnológica ora como tragédia – como é o caso de Sevcenko, de Paul Virilio, de Marc 
Augé –, ora como benefício, como promessa, como salvação, caso de teóricos como Pierre 
Lévy, André Lemos, Michel Serres, entre outros, assim como dos grandes atores da economia, 
do assim chamado “mercado”, das grandes corporações, das grandes marcas de tecnologia, da 
grande mídia, da maioria dos governos dos países e assim por diante.
	 Um dos aspectos decorrentes dessa aceleração diz respeito à descaracterização dos es-
paços da experiência, transfigurados em espaços voláteis, virtuais, tornados imagem, reduzidos 
a “intervalos”, substituídos por “acesso”. O exame de tal superficialização da experiência nos 
interessa porque envolverá forçosamente gradações e qualidades da perda do corpo, do tempo e 
dos sentidos (em ambos os sentidos), e consequentemente a degradação do imaginário. Acerca 
de tais prejuízos, Norval Baitello Jr. vai falar do tempo acelerado da eletricidade (que move 
todo esse mundo veloz e virtual) em relação ao tempo lento da escrita e da contemplação:

O tempo lento da escrita é o tempo que não apenas permite a reflexão, mas também 
a retrospecção. E com isso abre as portas para outra escrita, a escrita da história. [...] 
Com a escrita e seus precursores (as imagens gravadas sobre suportes duráveis) im-
põe-se o homem sobre a morte e seu tempo irreversível, vencendo simbolicamente 
seu maior e mais poderoso adversário. O grande trunfo da escrita não é a velocidade, 
mas a lentidão que permite cifrar e decifrar enigmas. O tempo lento da escrita e da 
leitura permite alongar a percepção do tempo de vida (BAITELLO JR., 2014, p.110-
111).

	 Em outros termos, igualmente questionadores, Milton Santos falará de tempo e espaço 
como elementos de um todo inseparável, sobretudo na metrópole técnico-científica, e sempre 
como expressões fundamentais do social, do humano. Na cidade, que é o “lugar em que o mun-
do se move mais”, Santos vai distinguir os espaço-tempos da lentidão e da vertigem:

A literatura que glorifica a potência inclui a velocidade como essa força mágica que 
permitiu à Europa civilizar-se primeiro e empurrar, depois, a “sua” civilização para o 
resto do mundo. Se velocidade é força, o pobre, quase imóvel na grande cidade, seria 
o fraco, enquanto os ricos empanturrados e as gordas classes médias seriam os fortes. 
Creio, porém, que na cidade, na grande cidade atual, tudo se dá ao contrário. A força 
é dos “lentos” e não dos que detêm a velocidade elogiada por um Virilio em delírio 
na esteira de um Valéry sonhador. Quem, na cidade, tem mobilidade – e pode percor-
rê-la e esquadrinhá-la – acaba por ver pouco da Cidade e do Mundo. Sua comunhão 
com as imagens, frequentemente préfabricadas, é a sua perdição. Seu conforto, que 
não desejam perder, vem exatamente do convívio com essas imagens. Os homens 
“lentos”, por seu turno, para quem essas imagens são miragens, não podem, por muito 
tempo, estar em fase com esse imaginário perverso e acabam descobrindo as fabula-



77

ções. [...] Encorajada pela mídia, a ciência social (e nela, a urbanologia) dá realce aos 
temas do horror, quando na metrópole já acontecem fenômenos de enorme conteúdo 
teleológico, apontando para um futuro diferente e melhor. Nosso esforço deve ser o de 
buscar entender os mecanismos dessa nova solidariedade, fundada nos tempos lentos 
da metrópole e que desafia a perversidade difundida pelos tempos rápidos da compe-
titividade (SANTOS, 1994, p. 41-42).

	 Ainda em torno da ideia da aceleração, podemos nos reportar à dialética da duração de 
Fernand Braudel, em que este propõe o entendimento do tempo histórico na relação entre as 
dimensões temporais de curta, média e longa duração, entendendo esta última também como 
“estrutural”, ainda que vá marcar distinção em relação a correntes do chamado “estruturalis-
mo”, especialmente em relação a Jean-Paul Sartre, com quem parece dialogar diretamente em 
História e ciências sociais, de 1958. Braudel vai pensar o tempo de curta duração relacionado 
à “história tradicional, atenta ao tempo breve, ao indivíduo e ao acontecimento”, assim como 
à “narração precipitada, dramática, de pouco fôlego”. Relacionará o tempo da média duração 
à “nova história econômica e social”, que tem em seu primeiro plano a “oscilação cíclica” dos 
preços, por exemplo, talvez em períodos de dez, 20 ou 50 anos. “Muito acima deste segundo 
recitativo”, diz Braudel, “situa-se uma história de fôlego ainda mais contido e, nesse caso, de 
amplitude secular: trata-se da história de longa, e mesmo de muito longa duração” (BRAUDEL, 
1990, p. 9-10).
	 O conceito braudeliano de curta duração e a aceleração que discutimos como sequência 
vertiginosa de eventos, talvez possamos identificar no volume excessivo, na efemeridade e na 
desconexão das informações a que temos sido expostos. Também a velocidade dos espaços 
virtuais (espaços-imagem) e dos espaços físicos (transportes ultrarrápidos) poderia ser rela-
cionada à mesma categoria, enquanto que a permanente reconstrução das cidades seria visível 
tanto na curta como na média duração. Os tempos da história e da ciência poderiam articular-se 
talvez entre as três gradações, mas encontrarão certamente limites nos tempos ultralongos da 
condição humana, da evolução das espécies, de certas geografias, nos tempos em que se perde 
toda etimologia, toda matemática, mas de onde emergem, da neblina da memória, os tempos e 
processos da cultura e do mito.

	 Paul Virilio, que há algumas décadas denuncia as implicações de uma sociedade da 
imagem, da velocidade e da desaparição, tem necessariamente o espaço como um de seus temas 
centrais. Tendo assistido menino à destruição de Nantes pelos bombardeios aliados na Segunda 
Guerra, Virilio internaliza a imagem e a guerra como fundamentos indissociáveis do mundo 
moderno e contemporâneo. 
	 Sinaliza a extrema desagregação e ruptura dos espaços da vida e dos indivíduos, através da 
persuasão, da fragmentação e da fantasmagoria próprias do cinema e da fotografia, e cria o termo 
dromologia para falar das sociedades condenadas à velocidade e à alienação da imagem técnica. 
	 Em Guerra e cinema (2005), Virilio recorda o conceito de Sergei Eisenstein, de monta-
gem cinematográfica como colisão, como conflito, para reafirmar o potencial do cinema como 



78

arma de guerra, como a guerra em si, e observa a ligação estrutural entre o estabelecimento 
do cinema e a eclosão das grandes guerras. No desenvolvimento das tecnologias de filmagem 
em paralelo à indústria aeronáutica, no cinema enquanto arma estratégica de observação do 
inimigo concreto, assim como no papel da propaganda na construção de identidades nacionais, 
instrumento fundamental na condução e padronização das massas.

Com a invenção da telegrafia ótica, que começa a ser utilizada em 1794, o mais lon-
gínquo campo de batalha podia interferir quase que imediatamente na vida interna de 
um país [...] Já se trata da instantaneidade própria da ação à distância. Desde então, 
numerosas testemunhas puderam constatar que os lugares desaparecem continuamen-
te, os espaços geográficos encolhem em função do progresso da velocidade e, pouco 
a pouco, a localização estratégica perde importância para a deslocalização dos vetores 
e sua performance, em um fenômeno telúrico e técnico que nos introduz em um uni-
verso topológico artificial, expresso pelo face a face de todas as superfícies do globo 
(VIRILIO, 2005, p. 107).

“Eu atribuo a origem de Hollywood à Primeira Guerra Mundial”, afirmava Anita 
Loos. A cidade-cinema da era militar-industrial (Cinecittà, Hollywood) sucede à 
cidade-teatro do estado-cidade antigo. [...] J. F. C. Fulier dizia que todo indivíduo, 
homem ou mulher, é um alvo nervoso em potencial. Foi exatamente a precisão do 
tiro-câmera que, na origem do cinema, criou pânico entre os espectadores durante 
as “demonstrações de movimento” dos irmãos Lumière, com a famosa chegada do 
trem na gare de Ciotat, quando cada um tinha a sensação de poder ser pessoalmente 
esmagado ou ferido pelo trem. Esse tipo de crença, que provinha das impressões de 
velocidade buscadas nos parques de diversões e trens fantasmas, não desapareceu, 
pois a familiaridade torna o medo mais pernicioso. A partir do momento em que 
aprende a controlar suas reações nervosas, o público começa a ver a morte como 
algo divertido (VIRILIO, 2005, p. 83-85).

A guerra não pode jamais ser separada do espetáculo mágico, porque sua principal 
finalidade é justamente a produção deste espetáculo: abater o adversário é menos cap-
turá-lo do que cativá-lo, é infligir-lhes, antes da morte, o pavor da morte (VIRILIO, 
2005, p. 24).

	 Em O espaço crítico (2014), Virilio aponta para o esfacelamento das fronteiras tradi-
cionais do espaço urbano e arquitetônico na medida em que o espaço e o tempo naturais são 
substituídos por acessos, protocolos, instantaneidades, códigos e interfaces tecnológicas. No 
contínuo bombardeio e na superficialidade das imagens e dos bancos de dados, tempo e espaço 
ressurgem extremamente fragmentados, aparentemente desmaterializados.

Privado de limites objetivos, o elemento arquitetônico passa a estar à deriva, a flutuar 
em um éter eletrônico desprovido de dimensões espaciais, mas inscrito na tempora-
lidade única de uma difusão instantânea. [...] À antiga ocultação público/privado e à 
diferenciação da moradia e da circulação sucede-se uma superexposição onde termina 
a separação entre o “próximo” e o “distante”, da mesma forma que desaparece, na 
varredura eletrônica dos microscópios, a separação entre “micro” e “macro”. A repre-
sentação da cidade contemporânea, portanto, não é mais determinada pelo cerimonial 
da abertura das portas, o ritual das procissões, dos desfiles, a sucessão de ruas e das 
avenidas; a arquitetura urbana deve, a partir de agora, relacionar-se com a abertura de 
um “espaço-tempo-tecnológico” (VIRILIO, 2014, p. 10).

	 À perda da dimensão espacial, Virilio vai relacionar também a desaparição de um certo 



79

sentido da narrativa, o de dizer, descrever e inscrever o real, que teria se estabelecido no am-
biente da Renascença e depois dado lugar a “pequenas narrativas de oportunidade prática”, 
assim como a “micronarrativas de autonomia” (2014, p. 20). Virilio vê na perda da noção de 
narrativa uma decorrência da crise da noção de dimensão, do inteiro, do grande, do conjunto de 
inter-relações, capaz de situar e dar medida e sentido aos espaços da realidade.

	 Neste ponto, é oportuno relacionar a reflexão de Virilio com algumas das visões e pro-
vocações de Vilém Flusser, filósofo também sobrevivente da Segunda Guerra, que viveu cerca 
de trinta anos no Brasil e antecipou como poucos o mundo dominado e reconstituído pelas 
imagens técnicas, feitas de pontos sem dimensão, em que os ventos da informação penetram a 
casa, tornando-a inóspita, desfeita no deserto de cifras, os novos “espaços públicos”.
	 Em O universo das imagens técnicas : O elogio da superficialidade (2008) – que teria 
escrito por volta dos anos 1980 e depois ampliado e reescrito em português como Filosofia 
da caixa preta –, Flusser organiza ensaios-verbetes em torno da ideia de uma escalada de 
abstrações (ou subtrações), que descreve essencialmente como três sucessivas perdas dimen-
sionais atravessadas pela humanidade: (1) ao passar do mundo da experiência viva e corpo-
ral no espaço-tempo para o mundo organizado por imagens, nas cavernas; (2) ao passar do 
mundo bidimensional das imagens tradicionais para o mundo linear da escrita; e (3) ao passar 
do mundo da ecsrita para o mundo das imagens técnicas, feitas de grãos nulodimensionais, 
mundo esse no qual estaríamos imersos hoje.
	 Flusser identifica nesse mundo adimensional o mundo das pedrinhas, dos cálculos (de 
calcário e da matemática), origem do mundo das ciências, da tecnologia e das imagens técnicas 
(de que trataremos adiante, neste capítulo), feitas de grãos, já em nada semelhantes às imagens 
tradicionais.

O propósito de toda abstração é o de tomar distância do concreto para poder agarrá-lo 
melhor. A mão segura volumes para poder manipulá-los, o olho contempla superfí-
cies para poder imaginar volumes, o dedo concebe para poder imaginar, e a ponta do 
dedo calcula para poder conceber. Abstrair não é progredir, mas regredir, é um reculer 
pour mieux sauter. De maneira que a história da cultura não é série de progressos, 
mas dança em torno do concreto. No decorrer de tal dança, tornou-se sempre mais 
difícil, paradoxalmente, o retorno para o concreto. Tal conscientização do absurdo 
da abstração caracteriza o clima do último estágio (endgame) no qual estamos. [...] A 
imagem tradicional é produzida por gesto que abstrai a profundidade da circunstância, 
isto é, por gesto que vai do concreto rumo ao abstrato. A tecno-imagem é produzida 
por gesto que reagrupa pontos para formarem superfícies, isto é, por gesto que vai do 
abstrato rumo ao concreto. E como o gesto produtor confere significado à imagem, o 
modelo sugere que o significado das imagens tradicionais é o oposto do significado 
das tecno-imagens (FLUSSER, 2008, p. 16-17).

	 Paralelamente ao ciclo de abstrações, Flusser teria colocado (nas “Reflexões nômades”, 
Medienkultur, Frankfurt/Main: Fischer, 1997), conforme Baitello Jr. (2010, p. 52), a ideia de 
uma sequência de catástrofes vividas pela humanidade: (1) como hominização, ligada ao uso 
de instrumentos de pedra; (2) como civilização, ligada aos processos de sedentarização da vida 



80

social; e (3) como uma terceira catástrofe, ainda em curso, sem nome, associada a um novo 
nomadismo, sobre a qual nos fala Baitello:

Na terceira, sua casa fica inabitável, porque por todos os seus buracos entra o vento 
da informação (com suas imagens técnicas, transmitidas pelas tomadas de eletricida-
de). Este o conduz a um nomadismo de novo tipo, no qual não é mais o corpo que 
viaja, navega ou caminha, mas o seu espírito (em latim, spiritus; em grego, pneuma; 
em hebraico, ruach), seu vento nômade. Enquanto o homem gerado pela primeira 
catástrofe vivia no espaço-tempo do caminhar e de sua caça, uma referência móvel, o 
da segunda tinha uma referência fixa, suas terra e suas posses. O homem da terceira 
catástrofe retorna ao vento, à natureza fluida da informação e dos valores simbólicos. 
Diz Flusser: “O vento, este intangível fantasmagórico, que impulsiona o nômade a 
seguir em frente e a cujo chamado este obedece, é uma experiência que para nós se 
tornou representável como cálculo e computação. Começamos a nos tornar nômades 
não apenas porque o vento sopra pelas nossas casas perfuradas, mas sobretudo tam-
bém porque ele penetra em nós” (BAITELLO JR., 2010, p. 52-53).

	 Ainda nos anos 1960, em Da religiosidade, Flusser antevia um mundo estruturado em 
torno de um grande aparelho informacional, um grande programa unificador, reafirmado e 
servido por hostes de funcionários – que ele relutava em chamar de humanos –, indivíduos 
incapazes de questionar o sistema ou seu papel dentro dele. Falando da dificuldade em analisar 
o mundo contemporâneo como circunstância composta de homens, de objetos e das relações 
entre eles, Flusser identificava um novo tipo de situação ou de sociedade, em que

o centro é ocupado pelo aparelho, e o horizonte é constituído de funcionários que fun-
cionam em função do aparelho. Reluto com designar o funcionário pelo termo “ho-
mem”, já que se trata de um novo tipo de ser que está surgindo. [...] Para o funcionário 
a pergunta pela finalidade do aparelho em função do qual ele funciona é uma pergunta 
metafísica no sentido pejorativo do termo. Carece de significado (FLUSSER, 2002, 
p. 84-85).

	 A mesma falta de significado reaparece porém na “autobiografia filosófica” de Flusser, 
em que ele usa o termo alemão Bodenlos para falar de si mesmo, aproximando a ideia de absur-
do, falta de sentido, à falta de fundamento e de chão. O testemunho de alguém que escreveu em 
várias línguas e viveu em diversos lugares, sem ter talvez pertencido a nenhum.
	 Esse sentido do desenraizamento, da fragmentação, da superficialização dos espaços da 
vida tem sido elaborado na contemporaneidade em abordagens que vão da percepção da tra-
gédia humana diante da violência de um mundo financeirizado, tecnológico e veloz, até visões 
que procuram ver nessa mesma fragmentação um sentido de liberdade, de potência, de futuro, 
e mesmo de democracia.

	 Marc Augé desenvolve o conceito de “não lugares” para falar de espaços urbanos que, 
mais que lugares, se tornam limbos, estágios, filas de pedágios, quartos de hotel, locais para onde 
alguém não propriamente se dirige, mas onde permanece na medida exata da confirmação de um 
ticket, um check-in, uma espera, um pagamento, de uma função dentro da grande máquina super-



81

moderna, em que somos todos enredados.

Se um lugar pode se definir como identitário, relacional e histórico, um espaço que 
não pode se definir nem como identitário, nem como relacional, nem como histórico 
definirá um não lugar. A hipótese aqui defendida é que a supermodernidade é produ-
tora de não lugares, isto é, de espaços que não são em si lugares antropológicos e que, 
contrariamente à modernidade baudelairiana, não integram os lugares antigos: estes, 
repertoriados, classificados e promovidos a “lugares de memória”, ocupam aí um lu-
gar circunscrito e específico (AUGÉ, 2012, p. 73).

	 Em oposição ao conceito de não lugares, Augé fala de lugares antropológicos, como 
lugares vividos, em que as relações não se restringem a alguma espécie de contrato comercial, 
numérico, automatizado, destituído de individualidade. O habitante dos lugares antropológicos, 
históricos, relacionais, nos não lugares se tornará apenas passageiro, usuário, consumidor, e só 
encontrará sua identidade, brevemente, no controle da alfândega, na caixa registradora. Espe-
rando, número entre números, obedece ao mesmo código, responde às mesmas solicitações: “o 
espaço do não lugar não cria nem identidade singular nem relação, mas sim solidão e similitu-
de” (AUGÉ, 2012, p. 95).
	 Em Por uma antropologia da mobilidade (2010), Augé observa, como outros autores, a 
mesma aceleração espaçotemporal, e uma ênfase no tempo presente, cada vez mais afastado de 
referenciais históricos e humanos. Enquanto a urbanização enclausura e uniformiza os espaços 
de consumo e comunicação, uniformiza-se também o isolamento e esquecimento das periferias, 
os “arrabaldes da miséria”.

Essa nova ideologia do presente é a de um mundo que está, entretanto, em plena erup-
ção histórica e científica. Mas após a derrota infligida pela história às grandes utopias 
do século XIX, em tempos da comunicação instantânea das imagens e das mensagens, 
não mais ousamos imaginar o futuro e temos o sentimento de viver numa espécie de 
presente perpétuo onde os eventos se acumulam, mas não fazem sentido. Nós oscila-
mos entre nostalgia e consumo bulímico da atualidade (AUGÉ, 2010, p. 8).

Essa mobilidade sobremoderna corresponde a certo número de valores (desterritoria-
lização e individualismo) que, hoje, grandes desportistas, grandes artistas e outros nos 
dão a imagem. Mas nosso mundo está cheio de contra-exemplos: exemplos de sedenta-
rismo forçado, de uma parte, exemplos de territorialidade reivindicada, de outra. Nosso 
mundo está cheio de “abcessos de fixação” territoriais ou ideológicos. É preciso dizer 
que a mobilidade sobremoderna corresponde muito largamente à ideologia do sistema 
da globalização, uma ideologia da aparência, da evidência e do presente que está pronta 
para recuperar todos os que tentam analisá-la ou criticá-la (AUGÉ, 2010, p. 16).

	 De algum modo em posições intermediárias entre a crítica e o entusiasmo em relação 
ao mundo tecnológico-capitalista em que vivemos, podemos situar pensadores como Manuel 
Castells ou Laymert Garcia dos Santos, sensíveis às implicações políticas e sociológicas da “so-
ciedade em rede” e da paisagem que já se desenha com as interações entre biologia e tecnologia, 
entre inteligência humana e artificial.
	 Castells, que até os anos 1970 teria contribuído para o desenvolvimento de uma sociolo-



82

gia urbana de viés marxista, em que os conflitos sociais aparecem como via de transformação, 
a partir dos anos 1980 passa a se interessar pelo impacto das novas tecnologias de informação 
e comunicação, especialmente no âmbito da reestruturação da economia e das sociedades em 
escala global, no que vai denominar “capitalismo informacional”. O sociólogo tem destacado o 
papel da internet e das redes digitais como ferramenta de descentralização da informação e da 
comunicação, redesenhando estruturalmente toda a gama de relações sociais, nas reconfigura-
ções do trabalho, nas novas sociabilidades digitais, assim como no fortalecimento das comu-
nidades em suas reivindicações políticas. Preferindo no geral uma abordagem construída mais 
sobre dados estatísticos à composição de grandes prognósticos, Castells não esquece entretanto 
os aspectos político e estratégico da perda de privacidade.

Não é o Big Brother, mas uma multidão de irmãzinhas, agências de vigilância e pro-
cessamento de informação que registram nosso comportamento para sempre, enquan-
to bancos de dados nos rodeiam ao longo de toda a nossa vida – a começar, dentro em 
breve, como nosso DNA e características pessoais (nossa retina, nosso datilograma, 
na forma de marcas digitalizadas). Nas condições vigentes nos Estados autoritários, 
essa vigilância pode afetar diretamente nossas vidas (e essa é de fato a situação da 
maioria esmagadora da humanidade). Mas mesmo em sociedades democráticas, em 
que os direitos civis são respeitados, a transparência de nossas vidas moldará decisi-
vamente as nossas atitudes. Ninguém jamais foi capaz de viver numa sociedade trans-
parente. Se esse sistema de vigilância e controle da Internet se desenvolver plenamen-
te, não poderemos fazer o que nos agrada. Talvez não tenhamos nenhuma liberdade, e 
nenhum lugar onde nos esconder (CASTELLS, 2003, p.149).

	 Laymert Garcia trafega em território talvez menos classificável, discutindo as relações 
entre tecnologia e sociedade, especialmente em torno das questões ambientais, artísticas, cultu-
rais, e em relação ao futuro do humano. Tomando o virtual e a tecnologia como novas chaves já 
instauradas de realidade e de conhecimento em si mesmos, Laymert vê a necessidade de “politi-
zar as novas tecnologias” sem no entanto recusar o mergulho na revolução “molecular-digital”, 
cada vez menos contornável.

É preciso reconhecer que a crítica ainda não foi capaz de convencer as sociedades 
nacionais e a assim chamada “comunidade internacional” da necessidade imperiosa 
de se discutir a questão tecnológica em toda a sua complexidade. Vale dizer: da neces-
sidade de se politizar completamente o debate sobre a tecnologia e suas relações com 
a ciência e com o capital, em vez de deixar que ela continue sendo tratada no âmbito 
das políticas tecnológicas dos Estados ou das estratégias das empresas transnacionais, 
como quer o establishment. As opções tecnológicas são sempre questões sociotéc-
nicas, e devem ser encaradas pela sociedade como de interesse público (SANTOS, 
2003, p. 11-12).

	 No extremo oposto das visões acerca do mundo contemporâneo, autores como o filóso-
fo tunisiano Pierre Lévy concentram seus esforços no sentido de mostrar uma promessa de co-
nhecimento, liberdade e democracia representada pelas tecnologias de comunicação em redes 
digitais, e no florescimento do que este vai denominar “inteligência coletiva”. O ciberespaço 
e a cibercultura, subprodutos talvez distantes da cibernética de Norbert Wiener, seriam uma 



83

espécie de terra prometida para Lévy, um território semântico, virtual, supostamente livre das 
limitações e dos entraves físicos da natureza, das distâncias, das hierarquias e dos confinamen-
tos sociais, ideológicos, financeiros e de todo tipo.
	 Lévy, entre outros, sugere uma visão “utópica”, luminosa, espiritual, benevolente de um 
mundo eminentemente tecnológico e futuro, embora fale de um mundo que em parte já existe, 
e por cujo lado sombrio – da exploração capitalista, da segregação digital, do controle social 
(cibernética, do gr. κυβερνῆτικἤ, kibernetike, arte de governar), da obsolescência programada, 
do lixo eletrônico, da padronização, da superficialidade e do decaimento da experiência humana 
– parece não se interessar.
	 No livro O futuro da internet : Em direção a uma ciberdemocracia planetária (2010) – 
que é uma retomada e uma reedição a quatro mãos, com André Lemos, de outro livro de Lévy 
(Cyberdémocracie : Essai de Philosophie Politique, de 2002) –, os autores falam de um mundo 
“densamente conectado” em rápida e concreta expansão, mas o descrevem como um mundo 
sem defeitos, e em que o antigo conceito do virtual – milenarmente associado ao sentido do que 
é potencial, a qualidades e valores morais e espirituais, aos sentidos do virtus latino e do άρετή 
(areté) grego – é sumariamente confundido com o “virtual” de nossos dias, que depende essen-
cialmente de energia elétrica (e todo seu impacto ambiental), de computadores, de baterias de 
lítio, de gadgets descartáveis supostamente “móveis” e “interativos”, indispensáveis ao mundo 
digital e à internet.

Essa nova esfera pública digital não é recortada mais por territórios geográficos (os 
seus cortes relevantes correspondem antes às línguas, às culturas e aos centros de 
interesse), mas diretamente mundial. Os valores e os modos de ação trazidos pela 
nova esfera pública são a abertura, as relações entre pares e a colaboração. [...] Um 
dos aspectos mais desconcertantes da nova situação da comunicação no ciberespaço 
é o apagamento da distinção público/privado, ou mesmo simplesmente, a erosão da 
esfera privada. [...] O menor movimento de atenção no ciberespaço, quer se trate de 
uma busca no Google ou de uma exploração do Facebook, é gravado de uma maneira 
ou de outra e pode servir para orientar melhor a publicidade que se mostra na tela. 
Mesmo para o utilizador médio, a quantidade de informações acessíveis, assim como 
a transparência das pessoas, das instituições e dos fenômenos sociais aumenta de ma-
neira vertiginosa. O aumento da transparência e a multiplicação dos contatos impli-
cam uma nova velocidade de circulação das ideias e dos comportamentos (LEMOS; 
LÉVY, 2010, p. 13).

	 Lévy, que se apresenta como filósofo da informação, parece desenvolver aqui um dis-
curso não propriamente filosófico, na medida em que se afasta do pensamento reflexivo, do 
questionamento, da crítica, assim como do espanto e do assombro (do gr. θαῦμα, thauma) – 
origem e essência de toda filosofia na acepção aristotélica. Entre “dados” numéricos, quadros 
descritivos e projeções de cenários assumidamente otimistas, a fala de Lévy se assemelha a um 
grande manual de instruções do ciberespaço e das benesses da comunicação em redes digitais, 
lembrando mais um discurso publicitário, ideológico, permeado de análises sem pontos nega-
tivos, em uma espécie de fábula cibernética em que “tudo que é sólido desmancha no ar” (K. 
Marx) – e foram felizes para sempre. 



84

As fronteiras dos territórios geográficos, como as distâncias físicas que separam as 
culturas, não se colocam em um espaço hipertextual densamente conectado onde 
qualquer site não está mais do que a alguns cliques de qualquer outro. O ciberespaço 
representa um tipo de objetivação técnica do espaço de significação comum da huma-
nidade, uma atualização do espaço virtual da linguagem e da cultura. [...] No ciberes-
paço, o “eu” também torna-se desterritorializado. Ele está cada vez menos ligado a 
uma localização física, a uma classe social, a um corpo, um sexo, ou a uma idade. [...] 
Nosso “corpo informacional”, virtualmente onipresente, se define cada vez mais por 
suas coordenadas no espaço semântico. O espaço global da rede comanda, doravante, 
todos os outros espaços, já que ele abriga os processos de inteligência coletiva das 
comunidades virtuais. [...] O “espaço virtual” é apenas um outro nome da noosfera, 
isto é, a copresença de signos e ideias produzidos pela cultura humana, assim como 
o conjunto infinito de maneiras de as organizar (LEMOS; LÉVY, 2010, p. 201-203).

	 Se existem aspectos negativos na catástrofe tecnológica de tentar traduzir o humano 
em representações digitais, ou em sugerir identidade entre noosfera e uma suposta “disponibi-
lidade de acesso à informação”, aqui esses aspectos não parecem objetivamente contemplados. 
Caberia talvez perguntar se autores tão afinados com a cibercultura ainda apoiam a cabeça em 
travesseiros ou imprimem livros de papel; se nesse mundo de liberdade e democracia informa-
cional ainda existiria “o uso humano de seres humanos” (nas palavras de Wiener); ou se a fome, 
a violência e as muitas faces da miséria humana não seriam também potencializados em meio a 
cibertotalitarismos de mercado e à boçalidade coletiva.
	 Não basta a “possibilidade de acesso à informação” quando não sabemos sequer o que 
é ou deixa de ser uma informação, ou se será de fato acessada, compreendida, ou de que modo 
esta poderá se articular a outras. Apenas como referência, tome-se a fala de Muniz Sodré, 
quando questiona o estatuto de informação, cujo conceito teria vindo da biologia (neurologia, 
fisiologia) para o jornalismo, para a cibernética, e ganhado força através da teoria matemática 
dos circuitos de transmissão de sinais, terminando por sustentar noções tão amplas quanto 
imprecisas como “sociedade da informação”. Independentemente da utilidade do conceito, o 
problema é que “não se sabe exatamente do que se está falando quando se diz informação” 
(SODRÉ, 2014, p. 12).
	 Para conhecer é preciso tempo, tempo de cozimento, tempo de amadurecimento, mui-
to ao contrário de toda a festa em torno da velocidade, do imediato, do fácil, que tende muito 
frequentemente ao superficial, ao irrefletido, ao banal. Ao contrário do que possam sugerir os 
arautos do “novo mundo tecnológico”, o conhecimento não traz necessariamente liberdade, e 
tampouco democracia. Conhecimento é também bater o pé na calçada porque se está distraído 
acessando toda a informação do universo no smartphone. Quer se busque a nona maravilha ou 
apenas um par de sapatos, conhecer implicará percorrer um caminho, seja ele qual for, e estar 
sujeito às surpresas que apresentar. Conhecimento implicará em pertencimento. Para o bem ou 
para o mal, cada escolha nos levará a uma nova encruzilhada, tal como disposto no mito. Daí 
a imagem da queda (no Gênesis), daí a imagem do abismo ou do Prometeu acorrentado por ter 
roubado o “fogo dos deuses”. 



85

	 Parte da crença de Lévy na potência das redes digitais e nos espaços virtuais tem uma 
leitura possível em relação à obra de Michel Serres, filósofo francês de quem teria sido aluno, e 
que também se dedicou a pensar o espaço na contemporaneidade. No livro Atlas, Serres cons-
trói uma longa meditação ruidosa e poética sobre o estar no mundo, sobre o mover-se no mun-
do, tanto pela geografia como por virtualidades, nesse sentido aproximando a “rede” tecida por 
Penélope, na Odisseia, de tramas e enredos orais e impressos, assim como das redes eletrônicas 
atuais. De Homero às Viagens extraordinárias de Júlio Verne, as narrativas, textos e mapas 
seriam, para Serres, passagens para espaços e viagens virtuais de ontem e de hoje.

Enquanto aquele navegava no mar real, muitas vezes não cartografado, esta sonhava 
no espaço virtual da sua rede tecida. Penélope urdia, no liço do tear, o atlas que Ulisses 
atravessava. [...] Singularidade do nosso século, as redes de comunicação realizam os 
espaços virtuais outrora reservados aos sonhos e às representações: mundo em cons-
trução onde, deslocalizados, nos orientamos e deslocamos, espaço menos desligado 
do que se pensa do antigo território, dado que aqueles que, não há muito tempo, per-
maneciam arreigados à terra viviam, tanto como nós, no domínio do virtual, embora 
sem as tecnologias adaptadas (SERRES, 1994, p. 14-16).

	 Cabe notar que uma parcela importante da obra de Serres, sobretudo no século XX, 
aponta para uma crítica incisiva ao universo da linguagem, na medida em que aquilo que inte-
ressa, inclusive às ciências, tenderia a estar mais no mundo, no sensual, no corpo, no desconhe-
cido, do que nas palavras ou na razão, cuja necessidade de estruturação acabaria por restringir 
e aprisionar os fenômenos. Homem do mar (serviu na marinha francesa), e na melhor tradição 
heraclitiana, do elogio ao que flui e continuamente se transforma, Serres nunca se filiou a esco-
las filosóficas ou a círculos acadêmicos, preferindo buscar no desvio, no imprevisto, o cerne de 
sua filosofia. 
	 Para Marcondes Filho, parte da contribuição mais importante de Serres estaria justamente 
em sua inversão de paradigma nas ciências humanas, e no “rodeio” como uma espécie de método 
mais interessado nos sentidos que na razão, em um “vaguear errante que permite encontrar o ver-
dadeiramente novo” (MARCONDES F.º, 2005, p. 5).
	 Mas um método é também um caminho, um deslocar-se. No Atlas, Serres vê o procedi-
mento cartográfico como um modo de nos guiarmos entre singularidades, territórios essencial-
mente irregulares, como o traçado de um rio ou uma montanha, ao contrário do que aconteceria 
com as órbitas dos planetas, por exemplo, mais “previsíveis”, o que as tornaria mais facilmente 
descritas por equações. Observa entretanto que os computadores, hoje, “na velocidade da luz”, 
e ainda que por simulação, representariam uma ponte possível entre a “ciência pesada” dos 
cartógrafos, atenta ao fenômeno, e a leveza da razão e do cálculo. A partir dessa ideia, Serres vê 
também a filosofia como subitamente envelhecida, irmã da “velha” cartografia.
	 De fato, mais do que num sistema lógico ou propriamente racional, Serres organiza 
seu pensamento em “rodeio”, por imagens, não diretas, nem apenas visuais, mas costurando 
metáforas, impressões, identificando semelhanças entre conceitos e eventos da natureza, entre 



86

memórias de sensações e pensamentos que buscam construir uma ideia. Do território à filosofia, 
do viajante ao cientista, tudo parece poder se conectar pela semelhança, como numa montagem 
cinematográfica ou num desenho animado. E é com esse espírito observador de processos que, 
para falar de lugar, Serres fala de forma, de tecido, de texturas como “matéria metafórica” dos 
filósofos. E fala de habitar a dobra – imagem que, na leitura de Serres, parece evocada no pró-
prio conceito de “rodeio”. 

A história da história natural expõe, ao longo dos séculos, uma meditação contínua, 
exacta e variada, sobre o tema do lugar, da localidade concreta atravessada pelo obser-
vador e vivida pelo observado, até ao espaço próprio de uma nomenclatura racional. O 
processo de abstracção particular de um saber destes vai portanto de lugares sensíveis, 
os que partilham a face do globo ou os que se concentram nas capitais, para lugares 
puramente virtuais, os que constituem o próprio espaço da ciência da vida. [...] A vida 
reside, habita, mora, aloja-se, não consegue passar sem um lugar. Dir-se-ia que ela 
desenha e codifica a sua definição; entendo por esta última palavra aquilo que dela 
diz a sua etimologia: a atribuição de limites ou de fronteiras, abertas ou fechadas [...] 
Diz-me onde habitas e dir-te-ei quem és: o que contraria a minha própria introdução! 
(SERRES, 1994, p. 39-41).

	 Dobras são também pregas e “plicas” (do fr. pli ), e aparecem no simples e no complica-
do, assim como nas multiplicidades, e em todas as suas implicações e aplicações. Serres aponta 
para a complexidade implícita na questão da dobra. Dois metros de DNA caberiam em uma 
célula menor que uma cabeça de alfinete, enquanto dois pulmões desdobrados cobririam super-
fície maior que um distrito dos Alpes. “Em direção ao pequeno, ou dentro do grande, a dobra 
permite passar do lugar ao espaço” (SERRES, 1994, p. 45). Para Serres, a dobra é o embrião da 
forma, e o próprio embrião um conjunto de dobras, que se desdobrarão em formas.

A dobra é o elemento da forma, o átomo da forma. [...] Aproximai-vos um pouco, 
muito, extremamente, ajustem os vossos óculos, recorram a um microscópio – então a 
uniformidade desaparecerá, dando lugar a percepções do granulado; consoante a dis-
tância, a iluminação, a delicadeza do toque, o liso desvanece-se perante a multiplici-
dade das pregas. Vaga caótica de embriões à espera. Leibniz diria: em rigor, não existe 
liso. Por trás das ilusões da geometria, sobrevém o cálculo infinitesimal, que revela 
um mundo cheio de desvanecimentos. Irá a definição de forma conservar apenas as 
plicas? (SERRES, 1994, p. 47).

	 Para Serres, a partir de Leibniz, tudo é dobra. O que sou, onde estou, são a mesma per-
gunta, e “não habito senão em dobras, não sou senão dobras” (SERRES, 1994, p. 46).

No seio de lençóis, cobertores e colchões bordados, um conjunto de dobras de que 
desfruto o prazer de para dentro deles deslizar todas as noites. Dissolvo-me e aninho-
me na bolsa dessas folhas. Sabem que seio, onde todos gostamos de habitar, também 
significa dobra? (SERRES, 1994, p. 46)

	 Embora o Atlas de Serres se estenda sobre outros tantos aspectos a respeito de um es-
paço sensível, metafórico, e às vezes mesmo contraditório, vale notar aqui algumas relações 
possíveis entre sua filosofia e a de Gaston Bachelard, que no final da vida o teria orientado em 



87

sua tese de doutoramento. Para além da correspondência que possamos identificar entre esse 
afetivo “habitar a dobra”, de Serres, e as divagações poéticas de Bachelard em torno dos espa-
ços amados, que denominará topofilia, há também uma profunda conexão no sentido de serem 
ambos filósofos do “fluir”, do movimento, tanto quando procuram nas ciências motivos para 
suas imagens, como quando partem de sensações e memórias vividas para devolver ao pensa-
mento mais objetivo esta e aquela síntese. 
	 Serres fala da dobra e do cálculo infinitesimal em Leibniz como elementos físicos e ma-
temáticos que vão alimentar suas explorações metafóricas, enquanto Bachelard desenvolve em 
toda a sua obra um fecundo contraponto entre a filosofia das ciências exatas, da epistemologia, 
e suas investigações poéticas e simbólicas a respeito dos elementos essenciais da alquimia, da 
vida e do humano: a água, o fogo, a terra, o ar, o devaneio, o sonho.

Por todos esses motivos, decidimos considerar o conhecimento em seu fluxo [...] O 
conhecimento em movimento é um modo de criação contínua; o antigo explica o novo 
e o assimila; e, vice-versa, o novo reforça o antigo e o reorganiza (BACHELARD, 
2004, p. 18-19).

	 Em Ensaio sobre o conhecimento aproximado, de 1928, que constitui sua própria tese 
de doutoramento, Bachelard vai trabalhar sobre o conceito de aproximação nas ciências ditas 
exatas, no sentido em que o conhecimento nunca pode ser considerado pleno, está sempre “a ca-
minho de”, em aproximação – e mostrando como, tanto no âmbito qualitativo (contraste) como 
no quantitativo (intervalo), enfrenta-se desafios semelhantes para estabelecer conhecimentos 
novos, e que esses passos se dariam mais pelo limite do negativo do que pela descrição objetiva 
do fenômeno, que nessa altura, por várias razões, tende a se mostrar pouco identificável. Ou 
seja, um conhecimento novo tende a se definir mais pela certeza “do que não é” do que pela 
definição de uma nuance em relação a aspectos já conhecidos. 
	 Um exemplo poderá tornar a ideia mais clara, exatamente em nosso campo de estudo, 
se percebermos como, na história da cartografia, a representação dos territórios vai ganhar con-
tornos mais definidos à medida que se dominou a arte da navegação marítima, para além dos 
territórios. O mesmo parece acontecer quando se avança na exploração do espaço em torno da 
Terra, e os satélites começam a fornecer novos graus e tipos de definição sobre o planeta como 
um todo.
	 Talvez seja oportuno apontar aqui uma curiosa aproximação entre Flusser, Serres e Ba-
chelard, no sentido em que, a seu modo, todos se interessaram por abordagens do infinitamente 
pequeno, pelos pontos, grãos, que Flusser vai relacionar em nossos dias à questão da imagem 
técnica, sobre a qual inicio um breve parêntese.

	 Falo da imagem técnica nesta altura, em sequência à argumentação que desenvolvemos, 
e em função das representações modernas e contemporâneas de territórios, dos mapas realiza-
dos a partir de levantamentos aerofotogramétricos, ao Google Maps, aos aplicativos de geopo-



88

sicionamento. Mapas confeccionados e distribuídos com o auxílio de fotografia, de aviões, de 
computadores, de satélites. Uma abordagem aqui sugerida diz respeito ao status de realidade 
que essas modernas descrições e mapas adquiriram, como se uma imagem, por ter se originado 
de uma máquina e de cálculos matemáticos, correspondesse necessariamente à verdade.
	 Seria no mundo da chamada “ciência moderna”, cujas origens remontam no Ocidente 
ao Renascimento, que a imagem técnica gerada por aparelhos, por sistemas ópticos18 e por má-
quinas fotográficas, passaria a assumir, especialmente a partir do final do século XIX, o caráter 
de representação visual perfeita da realidade, supostamente isenta das intenções e dos desvios 
naturais da sensibilidade e do fazer humanos. Mesmo antes, talvez a partir do século XV, tanto 
as ciências quanto as artes iriam explorar progressivamente o uso de “aparatos ópticos” como 
espelhos, lentes e lunetas na construção de novos patamares da visão e da representação visual, 
o que nos mapas só apareceria mais tardiamente. Se não em Da Vinci, Dürer, pintores como Jan 
van Eyck, Caravaggio ou Johannes Vermeer teriam lançado mão da câmara escura19 para alcan-
çar graus inéditos de verossimilhança, paralelamente a trabalhos sobre óptica e astronomia de 
cientistas como Descartes, Galileu, Berkeley ou Newton.
	 A imagem técnica, como a tecnologia capaz de produzi-la, torna-se espelho tão fiel que 
parece não haver espaço para engano. Ao contrário, passa a ser referência de realidade e objeto 
de desejo, capturando nosso olhar para mundos que parecem ao alcance da mão, e de fato há 
certa estranheza em observar os detalhes da toalha de um almoço ocorrido há mais de 100 anos; 
as primeiras horas do dia nas ruas vazias de Paris fotografadas por Eugène Atget; ou o olhar 
de Lewis Payne diante da morte em 1865: “está morto e vai morrer”, diz Roland Barthes em 
Câmara clara. 
	 Em Antropología de la imagen, de 2002, Hans Belting traça um largo panorama da 
imagem por entre a história humana, em suas relações com o corpo, com a morte, com o meio, 
com a sombra.

A analogia entre imagem e morte, aparentemente tão antiga como a própria criação 
de imagens, vai caindo no esquecimento. Mas se rastreamos o suficiente na história 
da produção de imagens, estas nos levarão à grande ausência que é a morte. A contra-
dição entre presença e ausência, que ainda hoje se manifesta nas imagens, tem suas 
raízes na experiência da morte de outros. Tem-se as imagens diante dos olhos assim 
como se tem diante dos olhos os mortos: apesar disso, não estão ali (BELTING, 2010, 
p. 177, tradução nossa).20

Sempre que sociedades arcaicas viam imagens, elas viam imagens dos mortos, que 

18. Cabe anotar que na língua portuguesa falada no Brasil os termos óptico e ótico são usados com certa indistin-
ção, e especialmente o termo ótico (sem o “p”) pode designar tanto questões relativas à visão como à audição e 
aos órgãos auditivos.
19. Ver ALPERS (1999), HOCKNEY (2001), GEBAUER e WULF (2004, p. 76-77). 
20. La analogía entre imagen y muerte, al parecer tan antigua como la propia creación de imágenes, va cayendo 
en el olvido. Pero si rastreamos lo suficiente en la historia de la producción de imágenes, éstas nos han de concluir 
hasta la gran ausencia que es la muerte. La contradicción entre presencia y ausencia, que aún hoy se manifiesta 
en las imágenes, tiene sus raíces en la experiencia de la muerte de otros. Las imágenes se tienen frente a los ojos 
así como se tiene a los ojos a los muertos: a pesar de ello, no están ahí.



89

não mais viviam em seus corpos, ou imagens dos deuses, que viviam em um outro 
mundo. A experiência das imagens naquele tempo estava ligada a rituais, como o culto 
aos mortos, através dos quais os mortos eram reintegrados à comunidade dos vivos 
(BELTING, 2006, página única).

	 Assim como a imagem tradicional (uma pintura, por exemplo), a imagem técnica é ain-
da a pele, a interface do morto e do momento redivivos, mas seu caráter extremamente editável, 
sua presença tão massiva quanto efêmera no mundo contemporâneo, tornam o morto mais pre-
sente – e mais ausente – do que jamais esteve. A imagem hoje é menos rastro e ponte do que um 
ente em si mesma, um fantasma, um espírito. Em sua perfeição, ela fala, faz análises, sugere um 
novo sofá, suspeita os caprichos do mercado. Estendemos a mão à superfície iridescente, costu-
ramos nossos olhos a esse mundo superficial, e em parte vamos nos tornando também imagem.
	 Imagem e superficialidade que Flusser discute no estágio atual da sequência de abstra-
ções, e que são também abismo, na medida em que as novas imagens são geradas por pontos, 
por cálculos, produzidas e reenviadas por robôs, não mais oriundas de uma experiência vivida. 
Do mesmo modo, as imagens técnicas atuam como projetores, criando e recriando mundos 
físicos em nós e ao nosso redor, sem mais ligações com qualquer realidade.

As imagens tradicionais são superfícies abstraídas de volumes, enquanto as imagens 
técnicas são superfícies construídas com pontos. De maneira que, ao recorrermos a 
tais imagens não estamos retornando da unidimensionalidade para a bidimensionali-
dade, mas nos precipitando da unidimensionalidade para o abismo da zerodimensio-
nalidade. Não se trata de volta do processo para a cena, mas sim de queda do processo 
rumo ao vácuo dos quanta. A superficialidade que se pretende elogiar é a das superfí-
cies que se condensam sobre semelhante abismo (FLUSSER, 2008, p. 13).

As imagens técnicas não são espelhos, mas projetores: projetam sentido sobre superfí-
cies, e tais projeções devem constituir-se em projetos vitais para os seus espectadores. 
A gente deve seguir os projetos. Destarte surge estrutura social nova, a da “sociedade 
informática”, a qual ordena as pessoas em torno de imagens (FLUSSER, 2008, p. 53).

	 As imagens hoje nos capturam com tanta facilidade também porque acreditamos e sen-
timos possuí-las, como frutos ou presas fáceis a nosso alcance. Mas a toda posse correspon-
derá um pertencimento, e somos presas também de nossas presas, que nos enlaçam tanto pela 
presença massiva como por estratégias de sedução. A imagem é caça e caçadora, masculina e 
feminina. E a elas doamos, alegres, ansiosos, entusiasmados ou tediosamente a nossa atenção, 
o nosso tempo, a nossa energia. Há 50 anos, Edgar Morin desenhava o quadro da invasão da 
imagem sobre nossas vidas, da cultura de massas, que hoje vivemos mais do que nunca.
	

No começo do século XX, o poder industrial estendeu-se por todo o globo terrestre. 
A colonização da África, a dominação da Ásia chegam a seu apogeu. Eis que começa 
nas feiras de amostras e máquinas de níqueis a segunda industrialização: a que se 
processa nas imagens e nos sonhos. A segunda colonização, não mais horizontal, mas 
desta vez vertical, penetra na grande reserva que é a alma humana. A alma é a nova 
África que começa a agitar os circuitos dos cinemas (MORIN, 1984, p. 13-14).



90

	 Por fim, reiteramos que a imagem técnica, em sua relação com a representação do espa-
ço, poderá ser observada em diversos aspectos, dos quais queremos destacar, como dito acima, 
seu atual status de “realidade”, que se estende para os mapas produzidos sobre seus registros, 
inclusive “mapas” celestes, alimentados por imagens como as do telescópio astronômico Hubb-
le, lançado ao espaço em 1990. Não será necessário exemplificar que podemos fazer incontáveis 
fotos de uma pessoa, sem que nenhuma seja considerada “definitiva”. Apenas com relação ao ân-
gulo de enquadramento, qual seria mais “real”? De frente, de lado, de baixo, de trás, de dentro?
	 Do mesmo modo, portanto, as fotos de satélites e mapas que vemos no Google, por 
exemplo, não serão também definitivas ou simplesmente “reais”. Teremos talvez que esperar os 
próximos capítulos da novela cartográfica para entender, bachelardianamente, as limitações e 
especificidades desse tipo de representação. Nesse sentido cabe o resgate das palavras de Diet-
mar Kamper, como de Merleau-Ponty:

É impossível ampliar o círculo do visível sem que o invisível cresça ao mesmo tempo. 
Esse efeito contradiz a intenção do Iluminismo europeu. A contradição consiste no 
paulatino ofuscamento do olhar que por fim cai literalmente no vazio. Houve e há o in-
visível de antiga procedência, que continua sendo mais recorrente do que o visível. Por 
trás das superfícies destinadas à visão existem espaços-mundos (Welt-Räume) inteiros 
que não podem ser vistos. A visão não alcança esse invisível, mesmo tendo empreen-
dido durante quinhentos anos sempre novas investidas (Kamper, apud BAITELLO JR., 
2014, p. 113).

Vemos as coisas mesmas, o mundo é aquilo que vemos – fórmulas desse gênero expri-
mem uma fé comum ao homem natural e ao filósofo desde que abre os olhos, remetem 
para uma camada profunda de “opiniões” mudas, implícitas em nossa vida. Mas essa 
fé tem isto de estranho: se procurarmos articulá-la numa tese ou num enunciado, se 
perguntarmos o que é este nós, o que é este ver, e o que é esta coisa ou este mundo, 
penetramos num labirinto de dificuldades e contradições (MERLEAU-PONTY, 1984, 
p. 15).



91

CAPÍTULO 2

a permanência do imaginário

Andei, por andar andei / e todo caminho deu no mar
Andei, pelo mar andei / nas águas de dona Janaína1

Abrindo então um outro olhar, em paralelo ao sentido que procuramos observar no capítulo 
anterior, queremos adentrar o problema do imaginário nos mapas, sobretudo em relação aos 
modos de representação do espaço – sabendo já que tal abordagem abriria campo para muito 
mais que um mestrado –, e pela própria natureza do imaginário, que trataremos também como 
território do simbólico, nos veremos envolvidos por uma série de questões inter-relacionadas, 
que tenderão a aprofundar e a ampliar nosso entendimento dos mapas, assim considerados me-
nos como fenômenos isolados que como manifestações de um estado de coisas, de um tempo, 
de tempos múltiplos, de retornos, de entrelaçamentos. Por outro lado, também a crítica objetiva 
da objetividade nos revelará imprecisões, distorções e sombreamentos onde talvez esperásse-
mos apenas formas e ideias claras e distintas. 
	 Como adiantado na introdução, usaremos muitas vezes a palavra “simbólico” em pa-
ralelo e em complementação a “imaginário”, especialmente como adjetivo, acreditando que 
ambos os termos componham um mesmo território semântico que é de nosso interesse.

	 Como referência tanto ao problema do imaginário quanto a uma possível crítica objetiva 
da objetividade, a que nos referimos logo acima, queremos apontar a obra de Edgar Morin, que 
no último meio século vem construindo como paradigma alternativo ao pensamento cartesiano 
o que denominará como “pensamento complexo”, ou simplesmente “complexidade”. Morin 
identifica insuficiências na estrutura do método cartesiano, como os princípios de disjunção, 
redução e abstração, reunindo-os sob o nome de “paradigma de simplificação”.

Descartes formulou esse paradigma essencial do Ocidente, ao separar o sujeito pen-
sante (ego cogitans) e a coisa entendida (res extensa), isto é, filosofia e ciência, e ao 
colocar como princípio de verdade as “ideias claras e distintas”, isto é, o próprio pen-
samento disjuntivo. Este paradigma, que controla a aventura do pensamento ocidental 
desde o século XVII, sem dúvida permitiu os maiores progressos ao conhecimento 
científico e à reflexão filosófica; suas consequências nocivas últimas só começam a 
se revelar no século XX. [...] Tal conhecimento, necessariamente, baseava seu rigor 
e sua operacionalidade na medida e no cálculo; mas, cada vez mais, a matematização 
e a formalização desintegraram os seres e os entes para só considerar como únicas 
realidades as fórmulas e equações que governam as entidades quantificadas (MORIN, 
2007, p. 11-12). 

	 Especialmente nos seis volumes de O método, mas também nos livros Introdução ao 

1. Dorival Caymmi, Quem vem pra beira do mar, 1959.



92

pensamento complexo e Ciência com consciência, Morin explicita as patologias e as possí-
veis saídas para esse quadro, que de algum modo caminharão no sentido da não simplificação, 
da não disjunção etc., e entre esses princípios proporá: o princípio dialógico (observável por 
exemplo na relação entre diferentes, na natureza, entre ordem e desordem); o princípio da re-
cursão organizacional (que associa ao turbilhão, a processos ecológicos, relações não lineares 
tipo “causa e efeito”); o princípio hologramático (comparado ao holograma, em que o menor 
ponto contém a quase totalidade da informação do objeto representado). 
	 Outro ponto importante do pensamento de Morin para uma conceituação do imaginário 
será o conceito de noosfera, que elabora especialmente no livro O método, vol. IV (1991, p. 95) 
a partir de autores como Teilhard de Chardin, Pierre Auger e Jacques Monod, mas também C. 
G. Jung, Gregory Bateson, Karl Popper, entendendo-a como o mundo das ideias, vinculado aos 
seres humanos, mas independente deles, em relativa autonomia: a vida própria das ideias. 

As representações, os símbolos, mitos, ideias, são englobados simultaneamente pelas 
noções de cultura e de noosfera. Sob o ponto de vista da cultura, constituem a sua 
memória, os seus saberes, os seus programas, as suas crenças, os seus valores, as suas 
normas. Sob o ponto de vista da noosfera, são entidades feitas de substância espiri-
tual e dotadas de uma certa existência. Saída das próprias interrogações que tecem a 
cultura de uma sociedade, a noosfera emerge como uma realidade objetiva, dispondo 
de uma relativa autonomia e povoada de entidades a que vamos chamar “seres de 
espírito” (MORIN, 1991, p. 101).

	 A relação entre os conceitos de noosfera (conforme trabalhado por Morin) e de ima-
ginário é elaborada por Malena Contrera (2010), dos quais vai distinguir o que denomina me-
diosfera, ou imaginário midiático, um “imaginário próprio dos meios de comunicação” (2010, 
p. 23), ao qual estaríamos expostos na contemporaneidade, de certo modo em oposição a um 
imaginário cultural profundo – este que, de modo geral, será o sentido que atribuiremos aqui ao 
termo “imaginário”.
	 Também como referência, e não sem pontos de contato com o pensamento de Morin, 
vale citar o trabalho de Ivan Bystrina (1995) em torno da semiótica da cultura, em que tende 
a elaborar a cultura como texto, como sistema de signos inter-relacionados, sobre os quais 
operariam os princípios perenes de cumulatividade e de retroatividade. Em curso na PUC-SP2 
em 1995, Bystrina definiria cultura como todo aquele “conjunto de atividades que ultrapassa a 
mera finalidade de preservar a sobrevivência material”, constituída de coisas “aparentemente 
supérfluas, inúteis”, e que em seu “cerne pulsante” existiria apenas “para si mesma”, adquirindo 
utilidades apenas em seus processos periféricos (1995, p. 5). 
	 Diferenciando signo de informação, na medida em que o signo, criado por um ser vivo, 
carrega intenções (conscientes ou inconscientes), e carrega (além de informações sobre “algo”) 
informações sobre si mesmo, Bystrina fala dos processos culturais como sistemas de códigos 
terciários – em relação a códigos primários (que regulam a informação, mas não a produção 

2. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo.



93

de signos) e códigos secundários (ou códigos de linguagem) –, que tenderiam a se organizar 
em função dos conceitos de binariedade (nas trocas do mundo material, a “primeira realidade”, 
estruturada por oposições, a começar da oposição entre a vida e a morte); de polaridade (em 
que as estruturas binárias assumem valorações positiva e negativa, especialmente no sentido de 
tomadas de decisão); e de assimetria (em que o polo negativo é percebido mais fortemente que 
o polo positivo).
	 Para Bystrina, em diálogo com estruturalistas como Lévi-Strauss, para quem essas opo-
sições assimétricas seriam elaboradas “na esfera mítica e ideológica, realizadas em rituais so-
ciais, cotidianos, rituais sagrados e profanos” (1995, p. 8), a solução das assimetrias se daria 
por ações simbólicas, imaginárias (“segunda realidade”), como em processos de identificação 
dos dois polos (como em “o que está acima também está abaixo”, ou em uma ligação entre o 
céu e a terra e entre a terra e o mundo inferior); de supressão da negação ou no encadeamento 
de oposições pluriarticuladas (tendo as oposições multiplicadas, reduzindo ou eliminando a 
tensão); da inversão (numa troca dos polos opostos, em uma opção mais radical); ou ainda no 
sentido da união ou mediação dos polos por um elemento intermediário (como na relação céu-
terra-inferno, em que a terra assume uma posição mediadora).
	  Entendendo ainda a cultura como “condicionada essencialmente pelo inconsciente” 
(1995, p. 16), Bystrina vai falar de elementos “subumanos”, dos sonhos e dos jogos ou brinca-
deiras como “raízes da cultura”, em que adentramos, vivemos e criamos ambientes de “segunda 
realidade” sob formas lúdicas e oníricas, nos quais elaboramos os conteúdos simbólicos de 
nossa vida cotidiana e as manifestações de nossa consciência mais profunda, que vão alimentar 
as formas manifestas da cultura.

Os mitos nos mostram a grande influência que o sonho tem sobre a cultura. Existe 
um mito compartilhado por aborígenes australianos que evidencia a força criativa do 
sonho. Nele, o sonho exerce o papel de criador, é o póprio momento da criação de tudo 
o que existe. Os primórdios da criação, quando todos os seres surgiram, são designa-
dos por esses aborígines como o “Tempo dos Sonhos”. Na sua narrativa, os primeiros 
seres sonhavam as plantas, os animais; depois desenhavam seus sonhos em rochas e 
lhes davam a alma. A partir dos desenhos na rocha, os seres adquiriram corpo, mate-
rialidade (BYSTRINA, 1995, p. 14).

2.1. Territórios do simbólico e da imaginação

	 Acerca do conceito de imaginário, em torno do qual se desenvolveram concepções tão 
complexas quanto distintas, eventualmente sobrepostas, valeria esboçar uma breve referência 
– muito mais no sentido de posicionar a nossa abordagem que de esmiuçar suas origens, para-
deiros e cada uma de suas correntes.
	 De modo muito amplo, o termo imaginário aparece em um grande dicionário como o de 
Houaiss (2004, p. 1573), como oriundo (em português) do século XVI, e do lat. imaginarius, em 
referência àquilo que é “criado pela imaginação e que só nela tem existência; que não é real, fictí-



94

cio”, assim como “àquilo que pertence ao domínio da imaginação”, e também em referência a um 
dos três registros do campo psicanalítico (além do real e do simbólico), conforme Jacques Lacan. 
	 No dicionário de comunicação organizado por Marcondes Fº. (2009, p. 239), o verbete 
imaginário, de Marcia Benetti, faz referência ao campo de pesquisa sobre as imagens “que 
ordenam os modos de representação”, e atenta para seu aspecto transdisciplinar (antropolo-
gia, história, psicanálise, filosofia, arte, teologia), elencando autores como Gaston Bachelard, 
Gilbert Durand, Carl Gustav Jung, Claude Lévi-Strauss, Edgar Morin, Cornelius Castoriadis, 
Sigmund Freud, Jacques Lacan, Roger Caillois, Mircea Eliade, Henry Corbin, Michel Maffe-
soli e Patrick Tacussel. Numa visada que denomina antropológica, Benetti apresenta o conceito 
como “o conjunto de imagens que constituem a relação simbólica do homem com o mundo”, 
conforme Castoriadis, relacionado aos mitos e rituais que em cada cultura assumirão formas 
simbólicas diversas, ainda que compartilhem origens comuns. Fala também dos regimes notur-
no e diurno de imagens, de Bachelard, dos quais teria partido Durand para criar uma “arqueti-
pologia do imaginário com raízes antropológicas”. Referindo-se primeiro a Bachelard, depois a 
Durand, Benetti diz que:

Em sua atividade diurna, o homem constrói o real pela racionalidade e pelo espírito 
científico. Em sua atividade noturna, o homem constrói o real pelo devaneio do imagi-
nário [cf. Bachelard] [...] O regime diurno, diz Durand, inclui as constelações de ima-
gens relacionadas ao movimento postural de elevar-se às figuras masculinas do pai, 
do mago e do guerreiro e aos rituais de crescimento e purificação. O regime noturno 
inclui as constelações de imagens relacionadas aos movimentos digestivo e cíclico, às 
figuras femininas da mãe e da nutrição e aos rituais de retorno e renascimento (MAR-
CONDES Fº., 2009, p. 240).

	 Na base desse sistema, diz Benetti, estaria a ideia de arquétipo. Estudado por C. G. Jung, 
e ainda que jamais se mostre em sua completude, o arquétipo corresponderia a um “conteúdo 
inconsciente, o qual se modifica através de sua conscientização e percepção, assumindo matizes 
que variam de acordo com a consciência individual na qual se manifesta” (JUNG, 2000, p. 17). 
Embora os conteúdos do inconsciente elaborem a ultracomplexa relação do ser humano com 
o mundo, especialmente no que somos e vivemos sem saber – num caminho de conhecimento 
profundamente aberto, móvel, inacabado –, tais conteúdos se deixariam eventualmente vislum-
brar, por exemplo, nos mitos, nos ritos, nos ensinamentos esotéricos, nos contos de fadas.
	 Contrera (2015) aponta também para os trabalhos de Jung como contribuição funda-
mental aos estudos do imaginário, sua natureza psíquica e a atenção dada pelo psicanalista ao 
problema da energia psíquica em sua profunda vinculação com as questões da imagem e do 
simbólico. Nas palavras de Jung,

A transformação da energia por meio do símbolo é um processo que vem se reali-
zando desde os inícios da humanidade, e ainda continua. Os símbolos nunca foram 
inventados conscientemente; foram produzidos sempre pelo inconsciente pela via da 
chamada revelação ou intuição. Em vista da estreita conexão que existe entre os sím-
bolos mitológicos e os símbolos oníricos, e do fato de que o sonho é le dieu des sau-



95

vages 3 [...] é mais do que provável que a maior parte dos símbolos históricos derive 
diretamente dos sonhos ou pelo menos seja influenciada por eles (JUNG, 2002, p.35).

O que chamamos símbolo é um termo, um nome ou mesmo uma imagem que nos 
pode ser familiar na vida diária, embora possua conotações especiais além do seu 
significado evidente e convencional. [...] Esta palavra ou esta imagem têm um aspecto 
“inconsciente” mais amplo, que nunca é precisamente definido ou de todo explicado 
(JUNG, 1995, p. 20).

	 Contrera ressalta ainda a concepção junguiana da indissociabilidade entre corpo e alma, 
o que para Jung estaria expresso no termo psique. Para ela, a importância do sentido de integra-
lidade do humano e a necessidade do resgate das vivências corporais se fundamentariam nesse 
entendimento de que é no corpo, “em sua capacidade de resistência, que podemos encontrar a 
maior força instauradora do simbólico” (CONTRERA, 2015, p. 463). Sobre a alma, seu caráter 
mensageiro, intermediário, e seu papel na criação de símbolos e imagens, diz Jung:

A alma é a personificação do inconsciente. [...] As concepções etnológicas e históricas 
da alma deixam transparecer claramente que ela é um conteúdo que pertence, por um 
lado, ao sujeito, e por outro, também ao mundo espiritual, isto é, ao inconsciente. Por 
isso é que a alma tem sempre algo de terreno e algo de espiritual. [...] A alma não 
perde jamais sua posição intermédia. É preciso considerá-la, pois, como função entre 
o sujeito consciente e as profundezas do inconsciente, inacessíveis ao sujeito. A força 
determinante que atua a partir dessas profundezas é refletida pela alma, isto é, ela cria 
símbolos, imagens, e ela mesma é pura imagem. Por essas imagens ela transfere as 
forças do inconsciente para a consciência. Dessa forma ela é vaso e transmissor, um 
órgão de percepção dos conteúdos inconscientes. O que ela percebe são símbolos. 
Mas símbolos são energias configuradas, forças, isto é, ideias determinantes que têm 
grande valor tanto espiritual quanto afetivo (JUNG, 1991, p. 242-243). 

	 Falando sobre a crise do simbólico e do imaginário cultural profundo na atualidade, 
Contrera vai retomar também o trabalho de Dietmar Kamper, que enfatiza a “centralidade do 
corpo e das experiências concretas na construção de uma consciência mais rica e complexa”, já 
que o sonho “acontece também nos músculos e o poder criativo se encontra para além da ‘órbita 
do imaginário’ tecnológico” (CONTRERA, 2015, p. 461). Cabe notar que na obra de Kamper 
o conceito de imaginário aparece mais frequentemente em relação ao imaginário midiático, 
tecnológico, da contemporaneidade, em um sentido negativo (como na expressão “órbita do 
imaginário”), contra o qual só nos restaria o poder da imaginação.
	 De forma talvez comparável à distinção que acabamos de fazer entre duas acepções 
de imaginário, para Wunenburger (2007, p. 13-14), o conceito oscilaria entre duas correntes 
principais, uma “restrita”, ligada aos conteúdos estáticos produzidos pela imaginação, tenden-
do pela repetição a formar conjuntos coesos, como por exemplo em nossa memória; e outra, 
“ampliada”, que integraria a atividade da própria imaginação, agrupando imagens em conjuntos 
sistêmicos, autopoiéticos, permanentemente abertos a transformações e recriações. Na primeira 
acepção (restrita), “o imaginário é compreendido como um conjunto de imagens passivas e 
sobretudo neutras, não dotadas de existência verdadeira alguma”. Na segunda acepção (am-

3. Em tradução livre, “o deus dos selvagens”.



96

pliada), em que “só a imaginação se vê investida de propriedades criadoras”, reporta-se, entre 
outros, a Bachelard:

O vocábulo fundamental que corresponde à imaginação é “imaginário”. Graças ao 
imaginário, a imaginação é essencialmente aberta. No psiquismo humano, ela é a 
própria experiência da abertura, a própria experiência da novidade (BACHELARD, 
2001, p. 1-2).

	 De nossa parte, é curioso perceber o “jogo” entre a inconstância, a imprevisibilidade 
do inconsciente e a simplificação em que incorremos eventualmente ao tentar “entendê-lo” 
ou mapeá-lo a partir de conceitos abstratos, ou mesmo atribuindo-lhe uma imprecisa “alea-
toriedade” (que em cada caso, em cada espaço amostral, haveria de ter também limites e 
qualidades próprias) – e assim fazendo de algum modo copiamos os gregos e os cartógrafos 
da Renascença, ao tentar geometrizar a “esfera” terrestre, ou colocá-la no plano, enfim, num 
esforço de simplificar para entender, ou pelo menos, que nosso pensamento “faça sentido” ou 
nos pareça minimamente coeso. Na descrição do mundo físico, como dos mundos do ima-
ginário, é interessante notar como no processo de conhecimento tenderemos a esquematizar 
mundos estranhos, traduzindo-os em estruturas ordenadas, eventualmente mandalas, ou como 
diria Corbusier (2013, p. 44), “para sentir que criamos”. Nesse sentido sinalizam talvez Salis 
(2003) em relação aos mitos, e sobretudo Hillman (2013) em relação à profundidade obscura, 
singular, potencialmente inapreensível, dos sonhos:

[Os mitos] são o que são, uma narração universal, cuja simbologia nos arremete entre 
os limites do real e do imaginário [...] Mas a parte mais bela do mito é a poética. [...] 
O mito é absurdo em sua essência e, como tal, deve-se preservar esse absurdo poético, 
sem que isso elimine todas as explicações científicas que o enriquecem. Na linguagem 
de Píndaro, as coisas são e não são, ao mesmo tempo, no mito. Ele é uma linguagem 
absurda e real ao mesmo tempo (SALIS, 2003, p. 111).

Bem, o mito ao qual revertemos o sonho não é mais substancial do que o próprio so-
nho. [...] O mito não é uma base, ele é uma abertura. Permanecemos na perspectiva da 
profundidade, nada mais confiável sob nossos pés do que essa própria profundidade. 
Tomamos a psicologia profunda ao pé da letra, porque profundidade é uma metáfora 
que não tem base. [...] Já que não podemos conhecer os sonhos positivamente como 
gostaríamos, formamos uma atitude com relação a eles em resposta à nossa frustração 
[...] com teorias inadequadas e manuais diurnos que sempre encaixam os sonhos em 
sistemas psicológicos de conhecimento. [...] Nossa tarefa é menos integrar os sonhos 
e o sonhar num sistema psicológico que poderia nos dar uma sensação positiva de 
conhecê-los, e sim enxergar esses sistemas como “sonhos”. Minha discussão aqui 
também soa como teoria [...] mas está pensada como um dispositivo heurístico para 
encorajar uma atitude que possa viver com a derrota de nosso desejo de saber. [...] Se 
o sonho é o guardião do sono, então nosso trabalho com os sonhos, seus e meus, é o 
protetor daquelas profundezas de onde emergem os sonhos, o ancestral, o mítico, o 
imaginal e todas as invisibilidades secretas que governam nossas vidas (HILLMAN, 
2013, p. 281-284).

	 Na leitura do imaginário – tão atado ao “mundo real” como o ser humano aos seus 
sonhos, ou como Peter Pan deveria estar à sua sombra –, com Hillman, Salis, e mesmo Gödel 



97

(neste capítulo, parte 2.3), cabe perguntar até onde poderá chegar o chamado pensamento aca-
dêmico, com suas estruturas, suas necessidades metodológicas, seu relicário lógico-conceitual. 
Em algum momento será preciso reconhecer o mistério. Nem tudo poderá ser tocado por pa-
lavras, apreendido por esquemas, equações ou números. Seguindo o enfoque de Hillman, que 
aproxima o sonho do “mundo das trevas” (e este também de Dioniso), convém lembrar que 
poucos têm o dom de descer ao Hades – e voltar para contar a história. Para Brandão,

Orfeu foi o homem que violou o interdito e ousou olhar o invisível. Olhando para trás 
e, por causa disso, perdendo Eurídice, o citaredo, ao regressar, não mais pode tanger 
sua lira e sua voz divina não mais se ouviu. Perdendo Eurídice, o poeta da Trácia 
perdeu-se também, como indivíduo, como músico e como cantor. É que a harmonia 
se partiu. Atente-se para a etimologia deste vocábulo: em grego ἁρμονία (harmonía) 
significa precisamente “junção das partes”. Orfeu des-completou-se, des-individuou-
se. A segunda parte do symbolon se fora. O encaixe, a harmonia agora somente será 
possível se houver um “retorno perfeito” (BRANDÃO, 2000, v. 2, p. 200).

	 Retorno que Brandão descreverá como o despedaçamento (e a morte) do iniciado, para 
que este possa “renascer numa forma superior de existência”, exatamente como contariam os 
mitos de Orfeu, Osíris e do próprio Dioniso (2000, v. 2, p. 200).

	 Em relativo contraponto, portanto, ao sentido de objetivação descrito no capítulo ante-
rior, queremos colocar a questão do simbólico – cuja relação fulcral com o imaginário expuse-
mos acima –, especialmente em relação a determinadas abordagens do problema do espaço, da 
imagem, de sua vinculação com a cultura, nesse objeto que chamamos simplesmente “mapa”. 
	 Para Chevalier e Gheerbrant, o termo “símbolo” em sua origem remeteria a um “ob-
jeto dividido em dois”, fragmentos de cerâmica, madeira ou metal, guardados como senha e 
contrassenha em referência a um acerto, uma hospitalidade, ao afastamento prolongado de um 
filho etc., e que mais tarde se poderia confirmar pelo reconhecimento ou encaixe das peças. O 
símbolo, desse modo, “separa e une, comporta as duas ideias de separação e de reunião; [...] 
revela-se naquilo que é simultaneamente rompimento e união de suas partes separadas” (2009, 
p. xxi-xxiv). 
	 De fato, do gr. σύμβολον (symbolon) e do verbo gr. συμβάλλω (symballo = sym “junta-
mente” + ballo “atirar, lançar”), a etimologia de símbolo aponta para os sentidos de reunir, de 
arrojar juntamente, de comparar. E é sobre essa imagem ambivalente, paradoxal, da reunião do 
separado, que, para os autores, se desenvolverá o sentido mais profundo do simbólico, na “ultra-
passagem do conhecido em direção ao desconhecido, do expresso em direção ao inefável”, indo 
além dos limites da razão, sem contudo cair no absurdo, uma vez que não se estrutura sobre 
construção lógica.
	 O símbolo funciona portanto como elemento de reunião, de encontro, de associação, 
não apenas dos fragmentos materiais de que foi feito, ou do significado original pelo qual foi 
construído, mas como catalisador de relações diversas (não propriamente aleatórias, contudo) e 
das ideias de encontro e reunião em si mesmas, permanecendo aberto a novos olhares, e expon-



98

do a complexidade de todo processo de significação cultural. 
	 Também por isso tentaremos falar do imaginário e do simbólico nos mapas, consideran-
do lado a lado aspectos complementares entre espaço, imagem e cultura (uma vez que tendem 
a estar finamente costurados em nosso objeto), sinalizando eventualmente a ênfase em um ou 
outro elemento, ou em sua interação.

2.2. Breve mapeamento do termo espaço

	 Sobre o espaço, como breve referenciação do conceito, ainda em termos gerais – e sen-
do este o elemento principal descrito nos mapas –, tão vastas quanto suas dimensões (ou ausên-
cia delas), encontraremos uma infinidade de abordagens (da Física à Geografia, da Geometria à 
Filosofia, da Mitologia à Psicologia e às Artes) a que iniciaremos uma breve aproximação. 
	 Etimologicamente, a palavra espaço deriva do lat. spatium, variante de stadium (lu-
gar onde acontecem lutas e corridas, extensão), ambas reportando ao gr. σπάδιον (spadion) e 
στάδιον (stadion), assim como aos verbos lat. sto (estar), stare (estar de pé) e aos verbos gr. 
σπάω (spao, traçar, rasgar, correr) e στάω, στῶ (stao, sto, estar), cuja origem dórica comporta-
ria essa variação entre os sons de “p” e “t”. O vocábulo estádio aponta ainda para uma antiga 
medida de comprimento, equivalente a “600 pés gregos”, cuja conversão em metros pode variar 
tanto quanto 41,25m (CUNHA, 1986) e 206,25m (HOUAISS, 2001). 
	 Em Houaiss, o verbete espaço anota definições no campo da Física, da Filosofia, da As-
tronomia, da Matemática, da Música, das artes gráficas, assim como sentidos figurados, como 
extensão subjetiva, cabimento, oportunidade, como intervalo de tempo, e outras tantas que nos 
mostram a elasticidade e a multiplicidade do conceito. Apenas nas dez primeiras acepções, en-
contramos:

1 Extensão ideal, sem limites, que contém todas as extensões finitas e todos os corpos 
ou objetos existentes ou possíveis. 2 Medida que separa duas linhas ou dois pontos. 
3 Extensão limitada em uma, duas ou três dimensões; distância, área ou volume de-
terminados. 4 A extensão que comopreende o sistema solar, as galáxias, as estrelas; o 
Universo. 5 Região situada além da atmosfera terrestre, ou além do sistema solar. 6 
Fig. Extensão abstrata, indefinida, de significado subjetivo. 7 Capacidade, acomoda-
ção. 8 Cabimento, oportunidade. 9 Período ou intervalo de tempo. 10 Demora, delon-
ga (HOUAISS, 2001, p. 1221).

	 Também como expressão da variedade de significações elaboradas ao longo da história 
em torno da ideia de espaço, podemos citar o verbete espaço, no Dicionário de filosofia de 
Nicola Abbagnano (2007, p. 406-411), em que Abbagnano discorre longamente a partir de três 
ordens de problemas – sobre a natureza do espaço, sobre sua realidade, e sobre sua estrutura 
métrica –, dentro das quais lista concepções espaciais de autores diversos, da geometria e da 
filosofia antigas à relatividade de Albert Einstein e à física quântica. 
	 Já no verbete Espaço organizado por André Lalande (1993, p. 322), são discutidos as-



99

pectos gerais do espaço enquanto localização, continente, do espaço percebido “intuitivamente” 
como homogêneo, isótropo, contínuo e ilimitado. Lalande ressalta duas determinações usuais 
da Geometria, a respeito de suas três dimensões (“por um ponto podem passar três linhas retas 
perpendiculares entre si, e apenas três”), e a respeito de sua propriedade homoloidal (segundo 
a qual “nele se podem construir figuras semelhantes em qualquer escala”), propriedades cuja 
negação corresponderia ao chamado hiperespaço e a espaços não euclidianos. Lalande retoma a 
distinção observada por Harald Hoffding entre o espaço psicológico relativo (percebido) e o es-
paço ideal absoluto ou matemático (abstrato), assim como semelhante distinção feita por Ernst 
Mach, entre o espaço geométrico e o espaço fisiológico (percebido pelas “sensações de alto e 
de baixo, de direita e de esquerda, mais entendido horizontalmente do que verticalmente, etc.”). 
Lalande relaciona ainda comentários de Ranzoli e Iwanowsky, para os quais o espaço geométri-
co se origina pela abstração de “espaços primitivos” (visual, tátil, muscular) não homogêneos, 
nem ilimitados, nem contínuos.
	 Cabe notar que ainda hoje, em português, se registre o uso da palavra estádio no sentido 
de estágio – o que parece apenas confirmar que, subjacente a todo esse conjunto de referências 
em torno da ideia de espaço, ressoa ainda o verbo estar, a cuja linha etimológica podemos as-
sociar palavras como estação, estado, estadia, estádia (instrumento de medição de distâncias), 
estabilidade, estância etc. E a etimologia de estar apontará para o ato de ser em um determinado 
tempo e lugar, permanecer, ficar, o que envolverá naturalmente sentidos da corporalidade, da 
materialidade e do vazio, assim como a conjugação do objetivo e do subjetivo. Se assim pode-
mos dizer, envolverá uma experiência humana de estar no mundo.
	 Exatamente por esse caráter tão vinculado à vida humana, ao corpo, à percepção hu-
mana, o espaço parece relacionado a tudo que nos diz respeito. A tudo que é, a tudo que está, 
e assim o entendemos em relação aos objetos com que lidamos, em relação à terra, à água, à 
matéria e ao imaterial. Espaço real e irreal, espaço enquanto relação, divisão, medida. Espaço 
que não sabemos se em algum lugar começa ou acaba, e que assim parece infinito. Espaço que 
entendemos em função do que vivemos e usamos, o espaço da sala, o espaço de andar, o espa-
ço de crescer, o espaço de gestar, o espaço como referência de tempo, o espaço como ideia, o 
espaço também como imagem. 

2.3. O imaginário do espaço comum 
 
	 A respeito do espaço do ponto de vista do imaginário, podemos retomar o livro O terrei-
ro e a cidade (1988), em que Muniz Sodré desenvolve algumas linhas de força que tensionam a 
“forma social negro-brasileira”, numa encruzilhada comunicacional que se serve da Geografia, 
da Antropologia, da Sociologia, da Filosofia, da Mitologia, entre outros campos, tendo como 
esteio as interações sociais vigentes na realidade brasileira na modernidade, e nelas lançando 
luzes sobre o território do simbólico – em contraposição aos padrões da significação e da repro-



100

dução dominantes –, expresso nas formas e manifestações espaciais do terreiro de candomblé e 
da cidade moderna.
	 Sodré destaca na tradição ocidental grega e judaico-cristã a necessidade de significar, 
de atribuir sentido às coisas do mundo, catalogando os acontecimentos em “grades” de inter-
pretação que rapidamente passam a substituir o real por seus nomes e signos. Tal processo se 
daria de forma a padronizar tanto a expressão como o entendimento nos moldes da linguagem 
e da cultura instituídas, o que no Ocidente constituiria a base de nossa sociedade científico-
tecnológica.

Próprio mesmo do judaísmo é o empenho de redução do símbolo (obscuro, indetermi-
nante, inefável) ao signo (claro, determinante, dizível) pela interpretação, para culmi-
nar na universalização propiciada pelo conceito. [...] O conceito filosófico-científico, 
triunfante no Ocidente, pretende-se universal, ubíquo. Sabe-se, no entanto, que por 
toda parte existe a “relação simbólica”, que esta passa por algo que não é propria-
mente a significação ou a possibilidade de ser interpretada de maneira inteligível e 
que, portanto, não se reduz ao conceito. O signo, sim, implica em algo de pleno, que 
preenche um espaço, leva ao conceito filosófico-científico e satisfaz à produção (SO-
DRÉ, 1988, p. 8-9).

	 Sodré opõe, desse modo, certa tradição ocidental dominante que abriga uma forma de 
significação, de sentido e de produção dos espaços, a uma outra instância, tão profunda quanto 
não redutível a representações e a reproduções, em que vigoram as singularidades insubstituí-
veis do vivido e as imprecisões e forças do imaginário. O autor não propõe que culturas arcaicas 
ou “culturas de Arkhé” não elaborassem o problema da significação, mas aponta para determi-
nadas formas de relacionamento entre o real e a cultura, entre o simbólico e o sígnico.

Os antigos sabiam, no entanto, da resistência do real a ser significado – quer dizer, 
da resistência do singular à sua duplicação – e faziam desse fato a própria morada do 
mistério. Na estranheza do real, em sua radical impermeabilidade às interpretações 
que semanticamente o esgotassem, via-se nascer a força que movia as coisas do mun-
do. Força era algo da ordem dos deuses, maior que o sentido instrumentalizado pelos 
homens. [...] Por isso faziam os antigos (e fazem, pois a “antiguidade” mantém o seu 
curso e o seu vigor) de determinadas dimensões, não regidas pelo moderno primado 
do sentido unívoco, suas linhas mestras de orientação simbólica. O espaço, ao lado da 
força, é uma dessas dimensões (SODRÉ, 1988, p. 10-11).

	 Entendendo portanto o espaço como cruzamento de forças físicas e simbólicas, Sodré 
caminha para uma configuração do espaço para além do sentido geográfico mensurável e não 
como um “dado autônomo”, mas como “dimensão territorial” dotada de dinâmica e efeitos 
próprios, como percepção e manifestação de relações socioculturais intransferíveis, dentro de 
um grupo e em suas relações externas. É nesse sentido que Sodré comenta a conversão dos ín-
dios Bororo pelos missionários salesianos, no Brasil do século XIX (relatada por Lévi-Strauss 
em Tristes trópicos, de 1955), em que os missionários só teriam alcançado sucesso na medida 
em que os nativos deixaram suas aldeias circulares para morar em vilas organizadas em linhas 
paralelas, à maneira europeia.



101

A distribuição circular das cabanas em torno da casa dos homens é de tal importância 
no que se refere à vida social e à prática do culto, que os missionários salesianos da 
região do Rio das Garças logo perceberam que o meio mais seguro de converter os 
Bororo consistia em fazê-los abandonar sua aldeia por outra em que as casas estives-
sem dispostas em linhas paralelas. Desorientados com relação aos pontos cardeais, 
privados do plano que fornece um argumento ao seu saber, os indígenas perdem rapi-
damente o senso das tradições, como se seus sistemas social e religioso (veremos que 
são indissociáveis) fossem complicados demais para dispensar o esquema que o plano 
da aldeia tornava patente e cujos contornos os seus gestos cotidianos refrescavam 
perpetuamente (LÉVI-STRAUSS, 1957, p. 231).

	 Na mesma linha de raciocínio, Sodré cita a importância que teria tido para os gregos a 
organização da ágora, praça central ou espaço público em que “cada cidadão é igual ou seme-
lhante a outro”, e que teria tido o dom de suscitar, entre os atenienses do século V a.C., uma 
sociedade cujas relações sociais e políticas também refletissem um sentido de circularidade, de 
identidade, de simetria, de reciprocidade. Situação inversa, embora igualmente simbólica, seria 
expressa no desenho do mapa-múndi4 de nossos dias, com os países do assim chamado “primei-
ro mundo” dispostos na metade “superior” e a Europa convenientemente situada ao centro.
	 É alternativamente a esse modelo europeu de organização e significação do espaço, mani-
festo nas cidades modernas e no Ocidente de modo predominante, que Sodré vai lançar seu olhar 
sobre esses territórios de resistência cultural do negro brasileiro enquanto espaços de diferença e 
de originalidade, de existência real, contraposta a um mundo padronizado de conceitos, de “es-
sências”, de estruturas abstratas. Sodré vai se referir a esses pontos de resistência dos terreiros de 
candomblé como espaços de coexistência, em que são cultivadas e criadas “relações espaciais” 
e suas correspondentes “formas sociais” de contato e comunicação, de pluralidade, capazes de 
sustentar e reorganizar o mito, o símbolo, em sua singularidade, em seu território particular. 
	 Estabelecida essa orientação geral, Sodré volta-se para a origem de nosso conceito de 
espaço e identifica já na Física de Aristóteles a dificuldade de alcançar uma definição para além 
do conceito de topos, que estaria mais ligado à noção de lugar do que de espaço. Assim como 
Helda Bullotta (BARRACCO, 1976, p. 14), Sodré dispõe que os gregos não teriam chegado a 
uma palavra para designar espaço (SODRÉ, 1988, p. 21), posição não propriamente corrobora-
da por Abbagnano (2007) ou Max Jammer (2010), e que talvez possamos entender em relação 
a um sentido específico do espaço cartesiano (e por que não dizer, euclidiano) – que se afasta 
da percepção sensorial para estruturá-lo sobre bases abstratas (contínuo, infinito, homogêneo, 
tridimensional) como uma espécie de referencial absoluto –, assim como em relação ao “espaço 
absoluto” newtoniano, isotrópico, imaterial, dotado de forças e propriedades físicas, embora 
tanto Descartes como Newton não escapassem de certa fundamentação teológica. 
	 Tendo a palavra em português raízes fortes no latim como no grego, conforme apontado 
acima, podemos nos perguntar se o espaço pensado em termos de lugar não é senão apenas uma 

4. Por simplicidade, optamos por manter a grafia atual “mapa-múndi”, constante dos dicionários, embora a pes-
quisa etimológica indique que a grafia “mappa-mundi” seria talvez mais correta – sem acento, com o duplo “p”, e 
com ambos os termos em latim.



102

ênfase menos abstrata na elaboração do mesmo problema. A palavra gr. χώρα (kóra) – ligada 
aos verbos χάω (káo, de onde provém káos) e χαίνω (kaíno), “abrir-se”, “entreabrir-se”, assim 
como ao verbo χωρέω (koréo) “conter”, “compreender” – aponta para os sentidos de espaço, 
de vazio, de extensão, habitação, campo, situação, ordem, posição, importância. Também as 
palavras κενόν (kenón) e μετέωρα (meteora) indicam o sentido de extensão indefinida, vazio e 
vão. O conceito grego de espaço, como tantos outros, teria evoluído ao longo desses 2500 anos, 
na Filosofia, na Geometria, na Física, para nos atermos ao mínimo, e se os gregos não tinham 
propriamente o olhar de Descartes ou Newton, tampouco estes o tiveram nos termos da física 
quântica, e talvez nenhum deles existisse se um certo povo mediterrâneo não cantasse o Caos 
como o primeiro entre os deuses primordiais.
	 Podemos talvez considerar que o olhar supostamente científico da modernidade não é 
menos um produto e um fazer de seu tempo, como foi também para os antigos, e tal como qual-
quer conhecimento não é isento de ignorância e de invenção.
	 Sodré (ver também SANTILLANA, 1981; KATINSKY, 2002) destaca o papel de ar-
tistas, arquitetos e engenheiros no desenvolvimento de um olhar renascentista sobre o espaço 
(calcado na perspectiva exata ou linear e na observação do espaço a partir de um ponto fixo), a 
partir do qual já não seria possível integrar, numa mesma representação gráfica, aquilo que se 
sabe ou se adivinha (e o que se calcula ou inventa, acrescentaríamos), e aquilo que se vê. 

Figura 03 – Albrecht Dürer. Quadrícula, xilogravura, c.1525.

Fonte: MAIA, Pedro, 2011, s/p.

	 No problema da perspectiva, enquanto representação visual do espaço, interagem ne-
cessariamente os elementos do espaço e da imagem, assim como do pensamento técnico-cientí-
fico de uma época. Fazemos aqui então um breve comentário sobre a questão, para em seguida 
retomar o problema do espaço simbólico.
	 O conceito de perspectiva, conforme Abbagnano (2007, p. 885), estaria associado ao gr. 
όπτική (optiké) e ao lat. perspectiva (de perspicere) ou visus, “ver claramente” ou “através de”, 
e ao lat. prospicere, “ver de frente”, o que remete não só ao vínculo arcaico entre visão, imagem 
e realidade, mas também ao status de verdade conferido a certo tipo de imagem construída por 



103

uma combinação de aparatos técnicos e justificativas abstratas, supostamente científicas, fun-
damentando o que alguns séculos mais tarde entenderíamos como imagem técnica.
	 A referência às expressões “ver através” e “ver de frente”, assim como o surgimento da 
palavra “perspectiva” (em português) atribuído ao século XVI, parecem remeter à prática renas-
centista da utilização de instrumentos analógicos – como a “quadrícula” ilustrada por Albrecht 
Dürer (Figura 03), em que a linha do olhar é também a linha do horizonte para onde convergem 
as linhas da perspectiva; ou as “tabuletas” usadas por Filippo Brunelleschi (KATINSKY, 2002) 
no século XV – para facilitar a visualização e a representação plana de um objeto ou paisagem 
conforme linhas de apoio, um ponto de fuga ou um ponto fixo de visada, através do qual se 
observa com um único olho.
	 Sabemos, entretanto, que nenhuma perspectiva pode representar “corretamente” a rea-
lidade espacial, seja porque uma representação não é a experiência (independente de ser plana, 
linear, “exata” ou de outra ordem), seja porque uma visada de um único ponto nunca represen-
tará nossa visão binocular, seja porque normalmente não vemos as coisas de um ponto fixo, ou 
ainda, como nas palavras de Panofsky, porque enseja transformar o espaço psicofisiológico em 
espaço matemático. 

A construção perspectiva exata abstrai da construção psicofisiológica do espaço, fun-
damentalmente: o que não só é seu resultado como verdadeiramente sua finalidade, 
realizar em sua mesma representação aquela homogeneidade e infinitude que a vi-
vência imediata do espaço desconhece, transformando o espaço psicofisiológico em 
espaço matemático. Esta estrutura nega, portanto, a diferença entre a frente e atrás, 
direita e esquerda, corpos e o meio interposto (“espaço livre”), para resolver todas 
as partes do espaço e todos os seus conteúdos em um único Quantum continuum; 
ignora que vemos com dois olhos em constante movimento e não com um olho fixo, 
o que confere ao “campo visual” uma forma esferóide; não tem em conta a enorme 
diferença que existe entre “a imagem visual” psicologicamente condicionada, através 
da qual aparece para nossa consciência o mundo visível, e a “imagem retínica” que 
se desenha mecanicamente em nosso olho físico (porque nossa consciência, devido a 
uma peculiar “tendência à constância” produzida pela atividade conjunta da visão e do 
tato, atribui às coisas vistas uma dimensão e uma forma que provêm delas e se nega a 
reconhecer, ou ao menos a fazê-lo em toda a sua extensão, as aparentes modificações 
que a dimensão e a forma das coisas sofrem na imagem retínica); e, enfim, ignora um 
fato importantíssimo – prescindindo totalmente de sua “interpretação” psicológica e 
do fato da mobilidade da vista – estas formas são projetadas não sobre uma superfí-
cie plana, mas sobre uma superfície côncava, com o que, já em um nível inferior e 
ainda pré-psicológico, se produz uma discrepância fundamental entre a “realidade” 
e a construção (é óbvio que também surge esta discrepância nos resultados análogos 
obtidos por um aparato fotográfico) (PANOFSKY, 2003, p. 14-15, tradução nossa).5

5. La construcción perspectiva exacta abstrae de la construcción psicofisiológica del espacio, fundamental-
mente: el que no solo es su resultado sino verdaderamente su finalidad, realizar en su misma representación 
aquella homogeneidad e infinitud que la vivencia inmediata del espacio desconoce, transformando el espacio 
psicofisiológico en espacio matemático. Esta estructura niega, por lo tanto, la diferencia entre delante y detrás, 
derecha e izquierda, cuerpos y el medio interpuesto (“espacio libre”), para resolver todas las partes del espa-
cio y todos sus contenidos en un único Quantum continuum; prescinde de que vemos con dos ojos en constante 
movimiento y no con uno fijo, lo cual confiere al “campo visual” una forma esferoide; no tiene en cuenta la 
enorme diferencia que existe entre “la imagen visual” psicológicamente condicionada, a través de la cual apa-
rece ante nuestra conciencia el mundo visible, y la “imagen retínica” que se dibuja mecánicamente en nuestro 
ojo físico (porque nuestra conciencia, debido a una peculiar “tendencia a la constancia” producida por la 



104

	 No mesmo sentido observa Merleau-Ponty no ensaio O olho e o espírito, referido em 
parte por Sodré.

O espaço de Descartes é verdadeiro contra um pensamento subjugado ao empírico e que 
não ousa construir. Era preciso primeiro idealizar o espaço, conceber esse ser perfeito 
em seu gênero, claro, manejável e homogêneo, que o pensamento sobrevoa sem ponto 
de vista e reporta por inteiro aos três eixos retangulares, para que se pudesse um dia en-
contrar os limites da construção, compreender que o espaço não tem três dimensões [...] 
Descartes tinha razão de liberar o espaço. Seu erro foi erigí-lo num ser inteiramente po-
sitivo, além de todo ponto de vista, de toda latência, de toda profundidade, sem nenhuma 
espessura verdadeira. [...] Os pintores, porém, sabiam por experiência que nenhuma das 
técnicas da perspectiva é uma solução exata, que não há projeção do mundo existente 
que respeite isso sob todos os aspectos e mereça tornar-se a lei fundamental da pintura 
[...] Assim, a projeção plana nem sempre excita nosso pensamento a reencontrar a forma 
verdadeira das coisas, como supunha Descartes; ao contrário, passado um certo grau de 
deformação, é a nosso ponto de vista que ela remete: quanto às coisas, elas se evadem 
numa distância que nenhum pensamento transpõe. Algo no espaço escapa às nossas 
tentativas de sobrevoo (MERLEAU-PONTY, 2013, p. 34-35).

	 Colocado assim o problema do espaço como abstração e como signo, contraposto ao 
espaço como singularidade e como símbolo (Sodré), interessa-nos averiguar alguns aspectos 
do espaço e da comunicação enquanto elementos simbólicos, interdependentes e fundamentais 
na vida humana. Territórios de precisão e de imprecisão, do cotidiano, de pluralidade e de pos-
sibilidades, de abertura e de coexistência, que vão gerar os significados vivos da cultura.
	 Também em torno da cidade como ambiente e expressão do humano, James Hillman 
explora em Cidade & alma as relações entre o visível e o invisível na cidade, entre o material e 
a imaterial, e aponta para como, na cidade moderna, dessacralizada, nos acostumamos a pensar 
em alma como algo desvinculado da cidade, e inversamente, a pensar na cidade como algo sem 
alma. Na esteira de Jung, o psicólogo norte-americano vai no entanto defender que a cidade é 
o lugar da alma, pois é na cidade que a psicologia, ciência da alma, ganha existência, e é nela 
onde vivem seus pacientes, que trazem para o espaço fechado do consultório questões do espa-
ço total da cidade. Se a tensão urbana adoece a alma, Hillman procura mostrar como a alma está 
presente na cidade, e busca imagens e elementos da cidade que tradicionalmente associamos a 
aspectos da alma.
	 Fala então de reflexão, associada à alma, e que podemos encontrar na cidade em suas 
piscinas, lagos, vidros, espelhos, sombras e reflexos, que levam então a um segundo conceito, 
o de profundidade, que identifica nos níveis e gradações entre ambientes, níveis de iluminação, 

actividad conjunta de la vista y el tacto, atribuye a las cosas vistas una dimensión y una forma que provienen 
de elias como tales y se niega a reconocer, o al menos a hacerlo en toda su extensión, las aparentes modifica-
ciones que la dimensión y forma de las cosas sufren en la imagen retínica); y, en fin, pasa por alto un hecho 
importantísimo: el que en esta imagen retínica – prescindiendo totalmente de su “interpretación” psicológica y 
del hecho de la movilidad de la vista – estas formas son proyectadas, no sobre una superficie plana, sino sobre 
una superficie cóncava, con lo cual, ya a un nivel de grado inferior y aún prepsicológico, se produce una dis-
crepancia fundamental entre la “realidad” y la construcción (es obvio que también surge esta discrepancia en 
los análogos resultados obtenidos mediante un aparato fotografico).



105

de texturas, de materiais, de espaços. Espaços em que, ao aprofundar-nos, podemos perceber 
eventualmente como o estreitamento de ruas, de vielas, de galerias, e daí para o interior dos 
lugares, e as dimensões da interioridade humana que transformam toda experiência.
	 Hillman fala ainda da memória emotiva dos lugares, coisas e locais que nos marcam 
individualmente ou coletivamente. Locais amados, locais de tragédias, locais de cemitérios, 
altares, clínicas, santuários, em que a cidade, “que fala com a alma, e da alma não deixa nada 
de fora [...] a cidade abarca todos os aspectos da alma humana” (HILLMAN, 1993, p. 40). Um 
quarto conceito que mostra a alma na cidade seria relativo a animar, a “imaginar por meio de 
imagens e símbolos”:

As palavras Bild (imagem) e Bildung (educação cultural ou moral) em alemão estão 
intimamente ligadas, assim como as palavras culto e cultura; e nossa palavra “animar” 
deriva-se diretamente da palavra latina para alma, anima (HILLMAN, 1993, p. 40).

	 Hillman mostra que, onde as cidades não estão permeadas de alma e de cultura, as ima-
gens padronizadas começam a perder o sentido, e os caminhos e o espaço se desconfiguram. Por 
isso, na leitura de Hillman, a necessidade que os habitantes da cidade têm de tocar a cidade com 
as mãos, de deixar suas marcas, de animar e reumanizar. Por último, fala da relação entre as 
pessoas como manifestação da alma na cidade, e do olhar como expressão dessa relação: “como 
nos olhamos uns aos outros [...] assim é que se dá o contato de alma” (HILLMAN, 1993, p. 41). 
A cidade então precisa desses lugares de encontro, lugares de pausa, para estar, passear, comer, 
falar, e olhar. Do mesmo modo lugares para o corpo, onde os corpos possam se ver, tocar, isto é, 
de algum modo criando o “lugar da intimidade dentro de uma cidade, pois a intimidade é crucial 
para a alma” (HILLMAN, 1993, p. 41).

	 Em O sagrado e o profano, de 1957, Mircea Eliade vai fazer uma análise dos aspectos 
simbólicos envolvidos em concepções de espaço e de tempo, na natureza e na vida humana, dis-
tinguindo sobretudo dois “modos de ser no mundo”, relativos ao homem arcaico ou religioso e 
seu ambiente, e ao homem moderno, dessacralizado, em configurações em que a cidade, a casa, 
a natureza, o trabalho, as relações sociais, assumem sentido completamente diferente. Se para 
o homem religioso todo o seu mundo é investido de um caráter sagrado, como poder e como 
realidade em sua mais alta significação, para as sociedades modernas a situação é inversa, ten-
dendo entretanto a atribuir os mesmos poder e realidade a objetos e situações não sacralizados.
	 Elementos fundamentais de organização da vida e das relações, as referências de espaço 
e tempo numa e noutra sociedade vão assumir aspectos inteiramente distintos, e a presença do 
caráter simbólico (embora não propriamente eliminado do mundo moderno) será característica 
fundamental do assim entendido homem arcaico. 
	 Desse ponto de vista, o espaço sagrado se anuncia, já de início, como um espaço dife-
renciado, não homogêneo, em que as coisas e os acontecimentos não se dão da mesma maneira 
aqui como lá. O espaço sagrado é a um só tempo o espaço de contato com os deuses e o espaço 



106

de “fundação do mundo”, em que se opera uma rotura, a instauração de um “ponto fixo” como 
eixo central de toda orientação subsequente, e que vai igualmente estabelecer como realidade 
inferior ou como “não realidade” todas as regiões situadas para além desse ponto central. E esse 
lugar sagrado jamais será um local estranho ou estrangeiro em relação à cultura que o criou. O 
“centro do mundo” tende a ser portanto etnocêntrico, o “nosso lugar”, o lugar de cujo sentido e 
fundação participamos, o lugar ao qual nos sentimos vinculados.
	 O espaço moderno, dessacralizado, por sua vez, que tenderia a se estabelecer como ho-
mogêneo e abstrato, embora não totalmente destituído dos aspectos simbólicos, seria pensado 
como espaço geométrico, neutro, supostamente isento de orientações, de qualidades, e nele se 
organiza uma sociedade que recusa a sacralidade do mundo, vivendo-o assim como um espaço 
relativo, instável e fragmentado. Eliade enfatiza no entanto o caráter sagrado e simbólico que 
subjaz a essa estrutura aparentemente indiferenciada, e que se mostra, mesmo em sociedades 
industriais, na presença de espaços “especiais” como uma paisagem da infância ou dos primei-
ros amores, assim como em lugares sagrados instituídos, igrejas, templos, cujo sentido sagrado 
seria também reproduzido nos espaços de habitação, em que comumente um limiar, uma porta, 
representa uma “solução de continuidade”, uma fronteira, distinguindo claramente a passagem 
de um a outro ambiente, de um a outro “modo de ser”.
	 O limiar marca a passagem para o espaço sagrado, lugar de encontro com os deuses, no 
interior do qual haverá também uma outra porta, para o alto, por onde “os deuses podem descer 
à Terra e o homem pode subir simbolicamente ao Céu” (ELIADE, 2008, p. 29). O autor fala do 
limiar – e dos espaços sagrados em si – como elementos paradoxais, tanto de ligação como de 
diferenciação entre o mundo dos homens e o mundo dos deuses, lugares aos quais se atribui a 
manifestação do sagrado, hierofania, tanto no templo em si como em tudo o que ali acontece, 
o que envolverá uma profunda e não menos perturbadora integração entre espaço físico e in-
finito, entre tempo medido e eternidade, entre o templo concreto, material (seus objetos, seus 
rituais, os seres e coisas do mundo que ali comparecem) e o que se possa conceber de mais 
transcendente em relação às medidas do humano, do mundo, da matéria, da consciência, da 
realidade. Entendemos essa hierofania como indissociável de uma experiência humana, vivida, 
imaginária, em que um determinado aspecto do mundo (uma dificuldade, uma falta de sentido, 
uma dor, um encantamento) ali e então possa ser elaborado em outra chave, individual e coleti-
vamente, gerando como que outra realidade; em que os sentidos do corpo e da alma, postos em 
movimento sob a inspiração dos rituais e das figurações do divino, possam, ainda que imersos 
no absurdo, na estranheza e na impossibilidade, espreitar um caminho.
	 Eliade comenta que a instauração ou a escolha da localização desses espaços sagrados 
pode se dar a partir de um evento incomum, às vezes evocada com a ajuda de animais, por meio 
do pedido de um sinal orientador, de todo modo, algo que uma simples escolha humana não 
poderia solucionar. Esse ritual de instauração, que o autor insiste em afirmar como obra não 
propriamente humana, será tão mais eficiente na medida em que conseguir “reproduzir a obra 
dos deuses”, o que significa estar em consonância com o sentido principal da constituição de 



107

um espaço nas sociedades tradicionais ou arcaicas:

O que caracteriza as sociedades tradicionais é a oposição que elas subentendem entre 
o seu território habitado e o espaço desconhecido e indeterminado que o cerca: o pri-
meiro é o “mundo”, mais precisamente, “o nosso mundo”, o Cosmos; o restante já não 
é um Cosmos, mas uma espécie de “outro mundo”, um espaço estrangeiro, caótico, 
povoado de espectros, demônios, “estranhos” (equiparados, aliás, aos demônios e às 
almas dos mortos) (ELIADE, 2008, p. 32).

	 É nesse sentido, do território habitado entendido como obra dos deuses ou em comunica-
ção com estes, que as sociedades tradicionais vão entender o seu mundo como espaço sagrado, 
onde o sagrado já se manifestou, e por isso “a rotura dos níveis tornou-se possível”, podendo 
repetir-se. Assim é estabelecida uma orientação no espaço, funda-se o mundo, com limites e uma 
ordem cósmica definidos. A construção e a consagração do templo, como da habitação, tenderão a 
reproduzir a Criação, como na ereção de um altar a Agni, deus do fogo, no ritual védico: “a água 
onde se amassa a argila é equiparada à Água primordial; a argila que serve de base ao altar sim-
boliza a Terra; as paredes laterais representam a Atmosfera etc” (ELIADE, 2008, p. 33-34). 
	 De modo semelhante são entendidos os “pilares sagrados” ou Axis mundi, em diversas 
tradições, sustentáculos do Céu e via de comunicação entre homens e deuses (ou entre os mun-
dos inferiores, a Terra e o Céu), são variações em torno da imagem do Centro do Mundo (o 
pilar, a escada, a montanha, a árvore etc) e organizam um espaço a partir de uma abertura para 
o transcendente, sem a qual “não se pode viver”. Em torno dos pilares, dos Axis mundi, surgem 
também os elementos da aldeia ou da casa construída, e aparecem as formas dos quatro pontos 
cardeais, do quadrado, das quatro direções, do Universo que

se desenvolve a partir de um Centro e se estende na direção dos quatro pontos car-
deais, assim também a aldeia se constitui a partir de um cruzamento. Em Bali, tal 
como em certas regiões da Ásia, quando se empreende a construção de uma nova 
aldeia, procura-se um cruzamento natural, onde se cortam perpendicularmente dois 
caminhos. O quadrado construído a começar de um ponto central é uma imago mun-
di. A divisão da aldeia em quatro setores – que implica aliás uma partilha similar da 
comunidade – corresponde à divisão do Universo em quatro horizontes. [...] Em Wa-
ropen, na Nova Guiné, a “casa dos homens” encontra-se no meio da aldeia: o telhado 
representa a abóbada celeste, as quatro paredes correspondem às quatro direções do 
espaço. [...] Encontram-se concepções análogas entre as tribos algonquinas e sioux. 
[...] A construção da cabana sagrada repete assim a cosmogonia, pois esta casinha 
representa o Mundo (ELIADE, 2008, p. 45-46).

	 A partir dessas observações de Eliade em torno da simbologia das chamadas “quatro 
direções”, e em diálogo com a breve citação do texto de Merleau-Ponty (acima), podemos tam-
bém nos perguntar a respeito das razões de parecer hoje tão “natural” que a experiência espacial 
seja tão simplesmente descrita como “tridimensional”, quando sabemos (com Bateson e com 
Kant) que o fenômeno terá tantas dimensões quantas a ele atribuirmos. Se a noção das quatro 
direções, como mostra Eliade, se mostra tão arcaica quanto multicultural, não nos parece acei-
tável ignorar o sentido humano, corporal, imaginário e terreno de tais percepções e orientações. 



108

	 No Ocidente, conforme Bueno (1988, 
v.9, p. 324), os assim chamados “quatro pontos 
cardeais” teriam origem remota no santuário do 
Sol, localizado no bairro Heliópolis, cidade do 
Cairo (Egito), no qual teria havido um obelisco 
de pedras lavradas denominado Benben, cujas 
quatro faces seriam uma síntese do mundo vivi-
ficado pelo Sol. A palavra “cardeal” aqui, apesar 
da proximidade sonora com o elemento “cardio” 
(termo gr. kardia, ligado ao coração e ao esôfa-
go), teria sim vínculo estabelecido com a raiz 
“cardo”, que aponta para o sentido de “principal, 
fundamental”, com que é entendido na hierarquia 
religiosa e também denomina uma peça mecâni-
ca (gonzo, dobradiça, gancho) que serve de eixo 
e articulação a outras peças.
	 Na China antiga, nos livros do terceiro e quarto séculos a.C., além da polaridade e com-
plementaridade simbolizadas pelo Yin-Yang, aparece a tradição das cinco “atividades”, Água, 
Fogo, Madeira, Metal e Terra, de onde se originariam todos os processos naturais (Figura 04). 
A elas estariam associadas cinco direções (sendo uma delas o centro), cinco cores primárias e 
cinco animais sagrados. As quatro estações corresponderiam a quatro atividades (com o sul as-
sociado ao verão), sendo a Terra e o homem associados ao elemento central (SCHAFER, 1967, 
p. 104-105). Também na China, o Livro das Mutações (I-Ching, que segundo SCHAFER seria 
oriundo do período Han, 200 a.C. a 220 d.C.) faz referências diversas a animais sagrados e a 
partes do corpo (nariz, dedão do pé) como indicadores da direção em que se caminha.
	
	 Sem querer explicar o que se perde na memória da humanidade, podemos considerar 
que a direção vertical é também experimentada no próprio corpo ereto, “centro do mundo” e 
da consciência, Axis mundi primário (cabeça acima), em torno do qual a paisagem se estende, 
e repete a mesma verticalidade no crescimento das plantas, dos animais, na direção da força da 
gravidade, enfim. Na paisagem, a trajetória aparente do Sol pode corresponder a uma segunda 
direção, esticada entre duas “extremidades” (leste-oeste), e dividindo o território em duas partes 
opostas. Mas a linha riscada pelo movimento dos astros passa necessariamente pelo Axis mun-
di do corpo, já que é centro de consciência e lugar sagrado primordial. No corpo, a oposição 
frente/costas (visão/não visão, luz/não luz) parece refletir a oposição Oriente/Ocidente (aurora/
ocaso, dia/noite), e do corpo-centro parte ainda outra direção, desta vez para os lados simétri-
cos do corpo (direito/esquerdo), e que vai estabelecer duas outras extremidades, formando uma 
cruz com as primeiras. 
	 Desse modo muito fundamental, inescapável talvez ao ser humano, podemos, mais que 

Figura 04 – As cinco atividades da tradição chi-
nesa e suas correspondentes direções, cores, ani-
mais e estações.

Fonte: SCHAFER, 1967, p. 105.



109

conhecer, sentir as “quatro direções” a partir do corpo como eixo e centro, assim como no cru-
zamento da vertical (tronco) e da horizontal (braços) na altura do coração. Do mesmo modo, 
nosso corpo se move e se apoia sobre quatro membros, como tantos animais da terra. Nenhu-
ma surpresa portanto em figurar a terra (e o universo) estruturada a partir de quatro elementos 
(Água, Terra, Fogo e Ar), quatro direções, quatro estações, quatro luas, apoiada sobre quatro 
tartarugas de quatro patas (cujo corpo repete a abóbada celeste sobre quatro apoios),6 quatro 
elefantes, soprada por quatro ventos, e assim “entendermos” a paisagem ao redor, e nela erguer-
mos a morada do corpo entre quatro paredes. Em Por uma arquitetura, Corbusier fala também 
sobre essa geometria primeira, exatamente na relação do homem com a terra:

O homem primitivo parou sua carreta; decide que aqui será seu chão. Escolhe uma 
clareira, derruba as árvores mais próximas, aplana o terreno em torno; abre o caminho 
que o ligará ao rio ou àqueles de sua tribo que acabou de deixar; enterra os piquetes 
que sustentarão sua tenda. Esta é cercada com uma paliçada na qual ele abre uma 
porta. O caminho é tão retilíneo quanto lhe permitem seus instrumentos, seus braços 
e seu tempo. Os piquetes de sua tenda descrevem um quadrado, um hexágono ou um 
octógono. A paliçada forma um retângulo cujos quatro ângulos são iguais, são retos. 
A porta da cabana abre-se no eixo do cercado e a porta do cercado faz face à porta da 
cabana. [...] Vejam no livro do arqueólogo, o gráfico desta cabana, o gráfico deste san-
tuário: é a planta de uma casa, é a planta de um templo. [...] Notem que essas plantas 
são regidas por uma matemática primária. Há medidas. Para construir bem, para bem 
repartir os esforços, para a solidez e a utilidade da obra, as medidas condicionam o 
todo. O construtor tomou como medida o que lhe era mais fácil, o mais constante, o 
instrumento que podia perder menos: seu passo, seu pé, seu cotovelo, seu dedo. [...] 
Mas ao decidir da forma do cercado, da forma da cabana, da situação do altar e de seus 
acessórios, ele seguiu por instinto os ângulos retos, os eixos, o quadrado, o círculo. 
Porque ele não podia criar alguma coisa de outro modo, que lhe desse a impressão que 
criava. Porque os eixos, os círculos, os ângulos retos, são as verdades da geometria e 
são efeitos que nosso olho mede e reconhece; enquanto que, de um outro modo, seria 
acaso, anomalia, arbitrário. A geometria é a linguagem do homem (CORBUSIER, 
2013, p. 43-44).

	 De sensações e experiências extremamente fundamentais do corpo humano sobre a ter-
ra, vivemos então o um e o dois, o três, o quatro, a cruz, a encruzilhada, que parecem ser as 
estruturações mais simples, a partir das quais se desenvolvem as estruturas mais complexas, e 
de onde vão partir todas as outras direções. Mais que apenas em função da paisagem, do mo-
vimento dos astros ou de convenções, portanto, o sentido da organização do espaço a partir de 
duas direções ortogonais mais a vertical (e por extensão as “três dimensões”) parece ancorado 
no corpo, que vive entre o céu e a terra.

6. Conforme Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 868-869), o simbolismo da tartaruga abrange macho e fêmea, o 
humano e o cósmico, e “estende-se a todos os domínios do imaginário. Pela sua carapaça, redonda como o céu na 
parte superior – o que a torna semelhante a uma cúpula – e plana como a terra na parte inferior, a tartaruga é uma 
representação do universo: constitui-se por si mesmo numa cosmografia; como tal, aparece no Extremo Oriente, 
entre os chineses e japoneses, no centro da África negra, entre os povos da aliança do Níger, dogons e bambaras, 
para citar somente os mais estudados. Mas sua massa e sua força, ideia de poder que evocam suas quatro patas 
curtas plantadas no solo como as colunas do templo, fazem dela também o cosmóforo, carregador do mundo, o que 
a aproxima de outros poderosos animais ctonianos, como o grande crocodilo ou caimão das cosmogonias meso-a-
mericanas, a baleia ou grande peixe, o dragão e mesmo o mamute”.



110

	 E não apenas o homem “primitivo”, como nas palavras de Corbusier, toma o corpo como 
referência para medir o espaço. Mesmo hoje, medidas modernas de tempo e espaço dialogam ne-
cessariamente com o corpo, porquanto não sejam medidas grandes ou pequenas demais, mas sim 
perceptíveis e utilizáveis no cotidiano. Não apenas o pé, o passo, a polegada, mas também o metro 
(fosse a décima milionésima parte do meridiano ou a fração de uma distância percorrida pela luz), 
o sistema decimal etc, vão fazer tanto mais sentido para nós na medida em que cabem num gesto, 
no caminhar, nas mãos, no alcance do olhar, nos tempos do corpo e da terra. O dia e a noite, o 
tempo de um segundo que se aproxima de um pulso cardíaco, a semana e o mês perceptível nas 
revoluções da Lua, o ano na percepção das estações, e assim por diante. 
	 Os geógrafos Jacques Lévy e Michel Lussault, no verbete espaço de seu Dictionnaire de 
la Géographie et de l’espace des sociétés (2003, p. 325-333), ponderam que o conceito de es-
paço ao longo da história teria recebido menor atenção que o conceito de tempo, vindo somente 
a constituir um campo mais definido de interesses das ciências e da Filosofia a partir do século 
XVII e XVIII, com as contribuições de René Descartes, Gottfried Leibniz, Isaac Newton, Geor-
ge Berkeley e Immanuel Kant, por sua vez retomadas pelas revoluções da Física no século XX. 
	 Sob este aspecto, curiosamente, o físico alemão Max Jammer (2010, p. 31-32) aposta 
numa visão diferente, entendendo já a figura do Caos (do v. gr. kainein, “abrir-se”), deus pri-
mordial da mitologia grega, em Hesíodo (século VIII a.C.), como uma forma de concepção 
espacial, e que o conceito de espaço, enquanto objeto da consciência, tanto em termos históri-
cos como psicológicos, teria precedido o de tempo – o que atestariam as referências espaciais 
com que designamos o tempo, como “curto e longo”, “antes”, “ante”, “dali em diante”, “espaço 
(ou intervalo) de tempo”, assim como na palavra suméria danna, medida espacial que teria se 
tornado medida temporal. Jammer assinala que o tempo, como fundamento nos processos fí-
sicos, teria se estabelecido apenas no final da Idade Média, e que a noção primitiva de espaço 
estaria ligada a orientações tão concretas quanto arcaicas da humanidade, como certas direções 
astronômicas e eventos metereológicos periódicos, assim como a usos do solo, como no plan-
tio. De um modo ou de outro, podemos talvez considerar que o sentido primitivo do espaço 
estivesse desde sempre atrelado ao sentido que temos do corpo, à natureza, ao mundo físico, e 
que a noção de tempo, também imemorial, vai implicar em uma determinada observação desse 
mundo físico, naquilo que muda, na mudança que se repete, naquilo que permanece, na recipro-
cidade entre permanência e mudança – e que nesse sentido da percepção estão necessariamente 
imbricados espaço e tempo, que podem ser também maneiras de expressarmos a variação e a 
constância que percebemos no mundo e em nós mesmos.

	 O conceito de espaço, como vimos, parece ligado à ideia de estar, o que de algum modo 
pressupõe o corpo e a terra, enquanto que o conceito de tempo parece mais ligado ao “céu” (gr. 
οὐρανός, ouranos; mas também ὠρανός, oranós nos dialetos dórico e aeólico), tanto no sentido 
do tempo meteorológico como no sentido do tempo cronológico (gr. ὥρα, hora). Apesar dessa 
divisão aparentemente simples, tempo e espaço vividos de forma indissociável, simultânea e 



111

interdependente pelo corpo, eventualmente vão também tornar-se uma mesma dimensão, se-
não na relatividade de Einstein, mais prosaicamente quando lembramos que nossas principais 
referências de tempo são astronômicas, do espaço astronômico, ou seja, do espaço; ou quando 
usamos um relógio (analógico ou digital) para nos dar referências de tempo, que normalmente 
são visíveis, audíveis, físicas, portanto espaciais, e sobretudo sensíveis pelo corpo. O espaço e 
o tempo medidos, reunidos ou não, são também espécies de régua, abstrata (e por isso constan-
te), a nos dar uma referência fixa com a qual “situamos” a mutabilidade das coisas do mundo. 
Por outro lado, não podemos perceber a mutabilidade das coisas do mundo senão através dos 
sentidos, o que de novo nos coloca diante do corpo como referência.
	 As coisas mudam, diz o ditado. E mesmo o espaço e o tempo medidos, a princípio fixos, 
estáveis e de natureza distinta, parecem gostar de nos pregar peças, passando-se um pelo outro, 
e nos confundindo se quem “passa” são eles ou se somos nós. Conforme Brandão (2000, vol.1, 
p. 582), as Horas (gr. ὧραι, hôrai) eram figuras míticas que designavam o ano e as estações, em 
três manifestações femininas que só muito mais tarde passariam a representar as horas do dia. 
Assim como em português usamos a mesma palavra “tempo” para ambos os sentidos metereo-
lógico e cronológico, em grego podemos observar o parentesco sonoro e semântico entre os ter-
mos para tempo, céu, meteorologia (gr. μετεωρολογία, meteorología), relógio (gr. ὡρολόγιον, 
horologion), e mesmo na palavra meteora (gr. μετεωρα), também usada para designar “espaço”.

	 Voltando a Mircea Eliade, ele fala ainda de uma outra forma de reiterar a cosmogonia, 
de repetir a “obra dos deuses”, esta relativa aos espaços fundados a partir do sacrifício de um 
monstro marinho, um dragão ou gigante primordial, em que eventualmente partes do corpo 
desse monstro vão originar partes desse território. Esses “sacrifícios sangrentos em proveito de 
uma construção” (Bauopfer), a fim de estabelecer um território, podem ser representados por 
uma estaca fincada simbolicamente na cabeça de uma serpente, para então sobre ela assentar a 
pedra fundamental de uma construção. Para Eliade, o dragão “é a figura exemplar do Monstro 
marinho, da Serpente primordial, símbolo das Águas cósmicas, das trevas, da Noite e da Mor-
te – numa palavra, do amorfo e do virtual, de tudo que ainda não tem uma forma” (ELIADE, 
2008, p. 47). Naturalmente, todo sentido de um território, templo ou habitação fundado a partir 
do controle ou da eliminação de um monstro ou inimigo vai fazer referência a um sentido de 
manutenção do corpo e da vida, como sobreviência às ameaças, que não seriam tão bem repre-
sentadas senão por “seres” especialmente estranhos ao humano, tão “outros”, como o dragão, a 
serpente, o mar, a noite, a morte.
	 Também a partir de Eliade, Rozestraten examina o conceito de Bauopfer 7 em diálogo 
com a literatura e tradições de origens diversas, em que a ideia do genius loci 8 ou “gênio do 
lugar” é evocada para o bom cumprimento de uma construção, em harmonia com os deuses, 

7. Em “Oferendas de construção : Imaginário e tecnologia”. Revista Pós, v. 19, nº 31, junho 2012, p. 164.
8. Conforme Rozestraten, referência a uma “projeção de características psicológicas humanas aos lugares”, que 
assim lhes confere personalidade, ânimos, estados de espírito, em alguma medida também desconhecidos.



112

como no conto Os construtores de pontes (1893) de Rudyard Kipling, ou mesmo no costume 
paulista do churrasco oferecido aos operários por ocasião da concretagem de uma laje de cober-
tura. Destacando a perenidade de procedimentos de imolação “real e/ou simbólica” associada a 
práticas construtivas, desde antes de 5000 a.C. a nossos dias, Rozestraten os aproxima tanto de 
Aby Warburg9, como de Fernand Braudel (cujo conceito de longa duração discutimos acima).
	
	 A experiência do espaço, como vimos, irá envolver, articular, reunir elementos de na-
tureza distinta, em modos de interação que tendem a refletir fundamentos da natureza, da vida 
humana, de corpo e consciência humanos sobre a terra, em toda sua amplitude de sentidos.
	 Tal complexidade acerca das implicações do espaço como elemento simbólico é tam-
bém considerada por Ernst Cassirer em A filosofia das formas simbólicas, em que busca fun-
damentar uma teoria dos símbolos a partir das “enformações” linguística, mítico-religiosa e 
artística, tríade que teria representado para Giambattista Vico (1668-1744) “o verdadeiro e ge-
nuíno conceito de unidade do espírito” (2004, p. 17). Em diálogo com a filosofia de Kant, mas 
também com o círculo de Aby Warburg, Cassirer vai sublinhar a distância entre o “pensamento 
teórico”, mediado por uma estrutura lógica, racional, e a “consciência mítica”, cuja força “está 
e vive na impressão imediata, à qual se entrega, sem ‘medí-la’ por uma outra” (2004, p. 136).
	 Um sentido de oposição operado ainda na consciência mítica, e que se desdobraria em 
inúmeras formas semelhantes de oposição qualitativa, em todas as áreas do conhecimento, Cas-
sirer vai descrever como a oposição fundamental entre o “sagrado” e o “profano”.

“Aqui não há um limite nítido que divida o mundo, por assim dizer espacialmen-
te, num “aqui” e num “além”, numa esfera simplesmente “empírica” e numa esfera 
transcendente. A diferenciação efetuada na consciência do sagrado é antes puramente 
qualitativa. Cada conteúdo da existência, por mais cotidiano que seja, pode ganhar o 
caráter distintivo de sagrado, tão logo caia na perspectiva especificamente mítico-re-
ligiosa; tão logo, em vez de permanecer preso ao âmbito usual do acontecimento e 
da ação, ele apanhe o “interesse” mítico de um ângulo qualquer e o incite com espe-
cial intensidade. A nota característica do “sagrado”, por isso, não está restrita desde 
sempre a determinados objetos e grupos de objetos – mas cada conteúdo, por mais 
“indiferente” [gleichgültige] que seja, pode repentinamente ganhar participação nessa 
nota característica. Essa nota não designa uma determinada constituição objetiva, mas 
uma determinada referência [Bezogenheit] ideal. Com isso, também o mito começa 
a introduzir no indistinto ser “indiferente” (indifferente) determinadas diferenças, co-
meça a decompô-lo em diversos círculos de significação. Também ele se revela capaz 
de dar forma e sentido, ao romper a monotonia e a homogeneidade dos conteúdos da 
consciência – ao introduzir nessa monotonia determinadas distinções de valor. Todo 
ser e acontecer, ao ser projetado sobre a oposição fundamental entre o “sagrado” e o 
“profano”, ganha nessa mesma projeção um novo teor – um teor que simplesmente 
não “tem” desde sempre, mas que só lhe surge nessa forma de consideração, de certa 
maneira nessa “iluminação” mítica (CASSIRER, 2004, p. 138-139).

	 Cassirer enfatiza a perenidade e a extrema profundidade dessa cisão originária, “como 

9. Talvez em relação ao conceito de “pós-vida” (nachleben) dos símbolos, que Baitello (2010, p. 76) vai ler como 
um “cerne arcaico que sobrevive na cultura, como um fundamento da memória, contudo sempre ambivalente ou 
dicotomizado, esquizoide, oscilando em diferentes épocas entre universos de forças antípodas”.



113

se tudo que o mito arrebata fosse incluído nessa divisão – como se ela penetrasse e impregnasse 
o conjunto do mundo, à medida que esse se apresenta como um conjunto miticamente formado” 
(2004, p. 145), e observa que esse sentido do sagrado alcança progressivamente novos domí-
nios da consciência, tendendo a engendrar, tanto no mundo mítico como no mundo empírico, 
o sentido de uma “totalidade”, para além do isolamento dos dados imediatos da consciência, e 
que essa totalidade ganha expressão concreta nas formas fundamentais de espaço e tempo (or-
dens da adjacência e da sucessão), às quais se associa a forma de número (ordens de medida e 
de grandeza), sendo esse o percurso pelo qual a soma de percepções paulatinamente se organiza 
como um sistema da experiência.
	 Desse modo, no progresso do conhecimento teórico, espaço, tempo e número se cons-
tituiriam cada vez menos como traços vívidos da consciência, e mais como formas de ordem 
universais. Entre o espaço da percepção (próximo do espaço mítico) e o espaço da matemática 
pura, abre-se um abismo aparentemente irreconciliável. No mundo sensível, como no mundo 
mítico, não há correspondência ou equivalência entre o espaço visual e o espaço tátil, entre 
diferentes espaços fisiológicos: adiante e atrás, em cima e embaixo, direita e esquerda, a cada 
sentido (e em cada sentido) corresponderão valores e organizações espaciais diversas, muito ao 
contrário do disposto em relação aos espaços euclidianos, homogêneos e isotrópicos.

Essa relação de oposição é amplamente mostrada, em particular, por uma comparação 
entre o espaço “fisiológico” e o espaço “métrico” sobre o qual a geometria euclidiana 
funda suas construções. O que é posto em um, no outro aparece negado, e vice-versa. 
O espaço euclidiano é caracterizado por três notas caraterísticas fundamentais: con-
tinuidade, infinitude e uniformidade geral. Mas todos estes momentos contradizem o 
caráter da percepção sensível. [...] Ambos, o espaço mítico, bem como o espaço da 
percepção, são produções da consciência inteiramente concretas. A distinção entre 
“posição” e “conteúdo”, que está na base da construção do espaço “puro” da geome-
tria, aqui ainda não está relalizada nem é realizável. A posição não é algo que se possa 
separar do conteúdo, que se lhe possa contrapor como elemento dotado de significa-
ção própria, mas “é” apenas na medida em que esteja preenchida com um conteúdo 
determinado, individual-sensível ou vívido. Por isso é que, tanto no espaço sensível 
quanto no mítico, cada “aqui” e “lá” não é um mero aqui e lá, mero termo de uma 
relação universal que pode converter-se igualmente nos mais diversos conteúdos; mas 
cada ponto, cada elemento possui aqui, por assim dizer, uma “tonalidade” própria 
(CASSIRER, 2004, p. 151-153).

	 Cassirer vai sugerir, entretanto, a existência de modalidades de permuta, desde as ori-
gens, entre os mundos mítico/sensível e o mundo do conhecimento objetivo, por espelhamen-
tos, correspondências, em que significados espaciais, imagens e diferenças qualitativas se mos-
tram intercambiáveis, especialmente na esfera da “intuição totêmica”, em que cada coisa, cada 
processo, pode ser “entendido” na forma de uma insígnia totêmica característica, em que cada 
signo torna-se a “expressão para conexões consideradas e sentidas como completamente reais” 
(2004, p. 156). Tal entrelaçamento individual, social, espiritual, físico-cósmico, se tornaria tão 
mais intenso à medida em que assume uma expressão espacial, como entre os Zunhi, cuja ima-
gem do mundo descreve o espaço em sete domínios: norte, sul, leste, oeste, os mundos superior 



114

e inferior, e o centro – a cada um correspondendo determinado elemento da natureza, determi-
nada matéria corporal ou fase de um acontecimento. 

Ao norte pertence o ar, ao sul o fogo, ao leste a terra, ao oeste a água; o norte é a mora-
da do inverno, o sul a do verão, o leste é a morada do outono, o oeste a da primavera, e 
assim por diante. Os diversos estados, profissões e ocupações humanas são igualmen-
te introduzidas no mesmo esquema básico: a guerra e o guerreiro pertencem ao norte, 
a caça e o caçador a oeste, a medicina e a agricultura ao sul, a magia e a religião ao 
leste (CASSIRER, 2004, p.157)

	 Entre os Ioruba, conforme o autor, haveria organização totêmica semelhante, em que a 
cada região espacial corresponde uma determinada cor, um dia de sua semana de cinco dias, 
um determinado elemento, assim como a sequência de ritos, orações, instrumentos de culto, 
sacrifícios sazonais e a própria construção da cidade obedecem a diferenciações espaciais fun-
damentais, sobretudo entre esquerda e direita, situando toda a realidade em uma visão totêmica. 
Do mesmo modo entre os chineses, por exemplo, e mesmo em nossas concepções espaciais 
ocidentais modernas, que mesmo tendendo a descrições científicas e geométricas do mundo, a 
conjuntos ideais ou sistemas de relações, ainda reportariam de algum modo a intuições funda-
mentais de espaço e tempo, entendendo o espaço como composição de elementos constitutivos 
– a linha a partir do ponto, a superfície a partir da linha, o corpo a partir da superfície –, em que 
uma figura surge de outra, segundo leis ou relações imaginadas, pensadas, observadas.
	 De modo semelhante, em Linguagem e Mito, Cassirer aponta para uma origem mítico
-religiosa da linguagem, a partir de elementos constitutivos e inter-relacionados, constelações 
de significados que se condensam em imagens e sons, que enquanto manifestações organizam 
todo o sentido da Criação, gerando forma e sentido para além do todo indefinido da experiência 
– também este relacionado como origem no Caos grego, no vazio informe do Gênesis, assim 
como no Mana dos melanésios, que eventualmente aglutinaria os sentidos de “infinito”, “inde-
finido”, “ilimitado” e “indeterminado”.

Mas tal fluidez da representação de Mana [...] nada tem a ver com a ideia filosófica 
ou religiosa do Infinito. Se esta última encontra-se além de qualquer possibilidade de 
determinação verbal, a primeira encontra-se muito aquém. A linguagem move-se no 
reino dessa determinação intermediária entre o “indeterminado” e o “infinito”, trans-
forma o determinado em algo determinado, mantendo-o firmemente no círculo das de-
terminações finitas. Há, pois, no âmbito da percepção mítico-religiosa, um “inefável” 
de diferentes ordens, um deles marca o limite inferior da expressão verbal, enquanto 
o outro representa o limite superior (CASSIRER, 2009, p. 97).

	 Tomando como mote as considerações de Cassirer acerca de origens, de limites e de 
elementos mínimos que vão organizar todo um mundo, e apenas como ilustração do que já 
afirmamos anteriormente, cabe sempre notar que nosso olhar moderno, supostamente científico, 
não escapa das limitações inerentes a todo conhecimento, nos termos mesmos de sua própria 
constituição. Seja em relação ao objeto, em relação a quem busca o conhecimento, em relação 
ao processo de conhecer em si mesmo – se o conhecimento tem forma (se pode ser expresso ou 



115

utilizado, por exemplo), nelas mesmas terá limitações, parâmetros e ordens em que se define e 
se limita, em que principia e em que deixa de ser conhecimento. 
	 O ponto euclidiano, fundamento de toda uma descrição “racional” do mundo, traduzido 
às vezes como “sem dimensões” ou “sem partes”, ou ainda como “aquilo de que nada é parte” 
(σημεῖόν ἐστιν, οὗ μέρος οὐθέν), expressa ao mesmo tempo um sentido corporal de leitura do 
mundo (pensar em dimensões, partes), como a vontade de superação do corpo e da morte, esta-
belecendo uma espécie de elemento mágico fundamental. Em um mundo descrito a partir de um 
ponto sem partes ou dimensões, como ou em que momento passam a tê-las a linha, a superfície, 
o corpo? Para tudo, mesmo ao conhecimento, parece haver limites. Ao menos enquanto pensar-
mos em mapas, em formas, em limites. 

	 Aqui novamente podemos sinalizar a entrada em um território híbrido, na medida em 
que falar do “ponto” (e do “círculo”, e do “todo”), falar de limites, implica falar de geometria 
(espaço, matemática), mas também de representação gráfica de ideias (imagem, mapas), e ain-
da, sob um ponto de vista epistemológico, de limites do conhecimento, como faz por exemplo 
Bachelard em Ensaio sobre o conhecimento aproximado, ou como teria feito Kurt Gödel em 
seu famoso “teorema da incompletude”, de 1931, em que mostra que em sistemas axiomáticos 
(cujo fundamento remeteria exatamente à Geometria de Euclides), com símbolos e regras for-
mais, como se costuma encontrar nas ciências e especialmente na matemática, há duas coisas 
erradas. A primeira é que, se o sistema é consistente, “então há afirmações que ele não pode 
provar”. A segunda é que “não existem apenas afirmações que ele não pode provar, mas há 
também afirmações verdadeiras que ele não pode provar” (BRONOWSKI, 1985, p. 47). Jacob 
Bronowski expande o significado da prova de Gödel:

A natureza não é um gigantesco sistema formalizável. Para formalizá-lo temos de 
fazer algumas suposições que omitem algumas partes. E, então, perdemos a conecti-
vidade total. E o que conseguimos é uma soberba metáfora, mas não um sistema que 
possa abranger a natureza de um modo global. [...] O que estou tentando mostrar é 
que seja a abordagem de um modo estritamente formal, a partir da Matemática, ou 
seja de um modo mais informal, [...] sempre se chegará à mesma conclusão: nenhum 
sistema formal abrange todas as perguntas que podem ser respondidas. [...] De várias 
maneiras, o problema é a própria verdade. Tudo pode ser provado, se não houver mais 
distinção entre verdade e falsidade. Mas, se insistem na verdade, e querem fazê-la 
num sistema axiomático, então, há coisas verdadeiras, que se pode mostrar, mas não 
podem ser devolvidas ao formalismo do sistema (BRONOWSKI, 1985, p. 48-49).

	 Da literatura e da mitologia, entretanto, – que em nossa abordagem podemos entender 
como espécies de sistemas de significação “não propriamente consistentes” –, podemos nos re-
portar às narrativas fundamentais de Hesíodo (século VIII a.C.), assim como a Jorge Luís Bor-
ges, em suas aproximações a essas limitações, na linguagem, nas ciências, no conhecimento. 
Em sua Teogonia (A origem dos deuses), antes mesmo de entrarem em cena o Caos e os outros 
deuses primordiais da mitologia grega, Hesíodo dá voz às Musas invisíveis, senhoras da palavra 
e do encantamento por ela produzido: “Pastores agrestes, vis infâmias e ventres só, sabemos 



116

muitas mentiras dizer símeis aos fatos e sabemos, se queremos, dar a ouvir revelações”. 
	 Em Borges, que em diversas passagens construirá imagens do infinito, de espelhos, de 
labirintos, do preciso preso ao impreciso, da desmedida, podemos apontar o conto “Do rigor 
na ciência”, que o próprio Borges atribui a um certo “Suárez Miranda: Viagens de Varões Pru-
dentes, livro quarto, cap. XIV, 1658”, e em que orgulhosas capitulares também desenham (e 
desdenham) impérios, cidades, importâncias.

...Naquele Império, a Arte da Cartografia atingiu uma tal Perfeição que o Mapa duma 
só Província ocupava toda uma cidade, e o Mapa do Império, toda uma Província. 
Com o tempo, esses Mapas Desmedidos não satisfizeram e os Colégios de Cartógrafos 
levantaram um Mapa do Império que tinha o Tamanho do Império e coincidia ponto 
por ponto com ele. Menos Apegadas ao Estudo da Cartografia, as Gerações Seguintes 
entenderam que esse extenso Mapa era Inútil e não sem Impiedade o entregaram às 
Inclemências do Sol e dos Invernos. Nos Desertos do Oeste subsistem despedaçadas 
Ruínas do Mapa, habitadas por Animais e por Mendigos. Em todo o País não resta 
outra relíquia das Disciplinas Geográficas (BORGES, 1978, p. 71).

	 Já em O Aleph, Borges desenvolve a ideia de um ponto, cercado de pormenores – no 
décimo nono degrau da escada que levava ao porão, na casa onde teria vivido Beatriz Viterbo, 
na rua Garay... – em que se poderia vislumbrar “sem se confundirem, todos os lugares do orbe, 
vistos de todos os ângulos”.

Na parte inferior do degrau, à direita, vi uma pequena esfera furta-cor, de quase in-
tolerável fulgor. A princípio, julguei-a giratória; depois, compreendi que esse mo-
vimento era uma ilusão produzida pelos vertiginosos espetáculos que encerrava. O 
diâmetro do Aleph seria de dois ou três centímetros, mas o espaço cósmico estava aí, 
sem diminuição de tamanho. Cada coisa (o cristal do espelho, digamos) era infinitas 
coisas, porque eu a via claramente de todos os pontos do universo. Vi o populoso mar, 
vi a aurora e a tarde, vi as multidões da América, vi uma prateada teia de aranha no 
centro de uma negra pirâmide, vi um labirinto roto (era Londres), vi intermináveis 
olhos próximos perscrutando-me como num espelho, vi todos os espelhos do planeta 
e nenhum me refletiu, vi num pátio da rua Soler as mesmas lajotas que, há trinta anos, 
vi no vestíbulo de uma casa em Fray Bentos, vi cachos de uva, neve, tabaco, veios 
de metal, vapor de água, vi convexos desertos equatoriais e cada um de seus grãos 
de areia, vi em Inverness uma mulher que não esquecerei, vi a violenta cabeleira, o 
altivo corpo, vi um câncer no peito, vi um círculo de terra seca numa calçada onde 
antes existia uma árvore, vi uma chácara de Adrogué, um exemplar da primeira ver-
são inglesa de Plínio, a de Philemon Holland, vi, ao mesmo tempo, cada letra de cada 
página (em pequeno, eu costumava maravilhar-me com o fato de que as letras de um 
livro fechado não se misturassem e se perdessem no decorrer da noite), vi a noite e o 
dia contemporâneo, vi um poente em Querétaro que parecia refletir a cor de uma rosa 
em Bengala, vi meu dormitório sem ninguém, vi num gabinete de Alkmaar um globo 
terrestre entre dois espelhos que o multiplicam indefinidamente, vi cavalos de crinas 
redemoinhadas numa praia do mar Cáspio, na aurora, vi a delicada ossatura de uma 
mão, vi os sobreviventes de uma batalha enviando cartões-postais, vi numa vitrina 
de Mirzapur um baralho espanhol, vi as sombras oblíquas de algumas samambaias 
no chão de uma estufa, vi tigres, êmbolos, bisões, marulhos e exércitos, vi todas as 
formigas que existem na terra, vi um astrolábio persa, vi numa gaveta da escrivaninha 
(e a letra me fez tremer) cartas obscenas, inacreditáveis, precisas, que Beatriz dirigira 
a Carlos Argentino, vi um adorado monumento em La Chacarita, vi a relíquia atroz do 
que deliciosamente fora Beatriz Viterbo, vi a circulação de meu escuro sangue, vi a 
engrenagem do amor e a modificação da morte, vi o Aleph, de todos os pontos, vi no 



117

Aleph a terra, e na terra outra vez o Aleph, e no Aleph a terra, vi meu rosto e minhas 
vísceras, vi teu rosto e senti vertigem e chorei, porque meus olhos haviam visto esse 
objeto secreto e conjetural cujo nome usurpam os homens, mas que nenhum homem 
olhou: o inconcebível universo (BORGES, 1999, p.136-137).

	 Ver o universo, ou de algum modo construir uma imagem do mundo, tarefa que parece 
ao mesmo tempo impossível e inevitável. O risco dos primeiros mapas, “vacilantes”, “meta-
fóricos”, simples e complexos, parece refletir-se ainda nos mapas contemporâneos. Mapas do 
mundo, mapas celestes, mapas humanos em que espaço e tempo se conjugam aos sentidos do 
nosso estar no mundo, criando outros tantos sentidos, orientações, visões. 
	 Urbi et Orbi, a cidade e o mundo, o ponto e o círculo, Borges transita entre o ínfimo e o 
infinito, entrelaçados, expondo de algum modo 
os processos e limites da consciência humana. 
Em qualquer perspectiva haverá forma, e a vo-
ragem de significados, as impressões que se su-
cedem sem intervalo, sem fim, sem totalidade 
ou síntese possível. Totalidade que, entretan-
to, resta sugerida nas mandalas, nos símbolos 
circulares de divindades, de comunidades, nos 
mapas celestes, nos mapas do universo. 
	 Em Topofilia, de 1974, Yi-Fu Tuan 
observa algumas formas de representação do 
espaço em diferentes épocas e culturas, e as 
correspondentes noções físicas e simbólicas 
implicadas nessas formas de representação. O sentido de centralidade do território em que se 
vive (Figura 05), por exemplo, assim como da importância decrescente das terras mais dis-
tantes, reflete também a centralidade da consciência, tanto no nível individual (egocentrismo) 
como no coletivo (etnocentrismo). 

O etnocentrismo casa bem com a ideia do cosmo circular. Mais do que qualquer outra 
forma, o círculo implica um centro. No Ocidente, existem numerosos mapas e diagra-
mas para ilustrar o hábito, de toda a humanidade, de colocar um símbolo do “self” no 
centro de um mundo simetricamente ordenado. O padrão básico mostra o continente, 
de forma arredondada, rodeado por água. [...] Na antiguidade grega, Homero acredi-
tava que a Terra era redonda, plana e circundada por uma grande corrente (TUAN, 
1980, p.43-44).

	 A forma circular, talvez por melhor expressar um sentido de unidade – por ser em todos 
os pontos “igual a si mesma”, por representar igualmente o “ponto” e o “todo”, sem outra ocor-
rência que não o “dentro” e o “fora” –, encarne tantas vezes a representação de uma totalidade, 
ainda que inapreensível, assim como a própria ideia do continente, do conter, que podemos 
identificar no útero, na ideia de símbolo em si mesma, na “oca férula” de Prometeu como no 

Figura 05 – Cosmografia dos índios Yurok, 
Califórnia Setentrional.

Fonte: TUAN, 1980, p.41.



118

vaso de Pandora, no ciclo de uma vida e de todas as vidas, nas estações.
	 “O mundo todo é um círculo. Todas as imagens circulares refletem a psique”, diz Joseph 
Campbell em O poder do mito (1990, p. 123). “A roda do mundo é grande, mas a de Oxalá é 
maior”, se diz no candomblé. Gaia e Uranos, Geb e Nut, a terra e o céu também são muitas ve-
zes representados como entidades circulares, ora masculinas, ora femininas, ao mesmo tempo 
totalidades e infinitos que a tudo abarcam.
	 Sobre os mapas celestes e outras imagens do universo, de que não nos deteríamos deli-
beradamente nesta pesquisa, caberia aqui entretanto uma referência em torno de alguns de seus 
aspectos simbólicos. Mapear os céus, para além de organizar espaço e tempo a partir da posição 
recorrente dos astros (na agricultura, na caça e na pesca, na navegação, na arquitetura), repre-
sentou a manifestação de uma arte de criar sentidos, de ler sinais e projetar na tela negra do céu 
nossas imagens humanas, animais, naturais, sobrenaturais, imagens do sonho e do mito. 

É em si mesmo que o homem pensa em primeiro lugar quando contempla o firma-
mento, e é sobre o homem que nos falam todos os mitos cosmogônicos. Como o 
prisioneiro que acaba enxergando imagens conhecidas no mofo das paredes da cela, 
Plínio via no céu o Urso, o Touro, Perseu, a Coroa boreal e a Cabeleira de Berenice; e 
espantava-se com o fato de alguns poderem acreditar que a esfera última do céu fosse 
lisa, quando ela era entalhada com figuras de todos os animais e de todas as coisas da 
terra (VERDET, 1987, p. 18)

	 “Bem antes de saber escrever”, conforme Jean-Pierre Verdet, o homem já teria sido um 
observador das fases da Lua, e com elas construído seus primeiros calendários. Barbara Abra-
mo10 sugere que as mais antigas notações astrológicas no Ocidente reportariam à Mesopotâmia, 
por volta de 15000 a.C. Da Antiguidade, sem falar em Pitágoras, Hiparco, Aristóteles e outros 
nomes do mundo grego, chega até nós o modelo geocêntrico do universo atribuído a Claudius 
Ptolomeu, nesta imagem reconstruída por Oronce Fine no século XVI (Mapa 29). Nele vemos 
uma Terra esférica circundada por camadas de ar e fogo, e pelas órbitas dos planetas (incluindo 
o Sol e a Lua) e das estrelas. Tecnicamente, o modelo geocêntrico resistiria até o Renascimento, 
embora ainda hoje possamos nos colocar no centro de nossas descrições do universo.
	 Do Atlas Coelestis - Harmonica Macrocosmica, de Andreas Cellarius, os dois mapas 
(Mapa 30) integram um dos tantos conjuntos de mapas celestes e terrestres produzidos na Ho-
landa no século XVII. A posição de doze novas constelações do sul estava sendo firmada, e al-
gumas como Tucano, Ave do Paraíso e Camaleão revelam já alguma influência das novas terras 
descobertas – em contraste com símbolos da mitologia grega, como Fênix e Hidra. No mapa 
menor, o Planisfério do Universo é desenhado de acordo com a hipótese copernicana (o próprio 
Nicolau Copérnico retratado no canto inferior direito), tendo o Sol e o Sistema Solar ao centro, 
rodeados pelas contelações do zodíaco. Júpiter (com suas quatro luas estudadas por Galileu), 
Saturno e os outros planetas aparecem em órbitas circulares. Urano seria descoberto mais de um 
século depois, em 1781 (STOTT, 1991, p. 64 e 46).

10. História da Astrologia, em <https://espacoastrologico.org/historia-da-astrologia/>, acesso 05/01/2017.



119

Fontes: 
<https://iiif.lib.harvard.edu/manifests/view/drs:18260773$1t>, acesso em 10/12/2016.
<https://espacoastrologico.org/historia-da-astrologia/>, acesso em 10/12/2016.

MAPA 29	 MODELO GEOCÊNTRICO PTOLOMAICO
Atribuído a Claudius Ptolomeu. Alexandria / Egito, século II d.C.
Reconstruído por Oronce Fine, 1549.



120

Embaixo, o Planisfério Copernicano (heliocêntrico) do mesmo Atlas Coelestis de Andreas Cellarius, 1661.

Fonte: 
STOTT, 1991.

MAPA 30	 MAPAS DE ANDREAS CELLARIUS
Andreas Cellarius. Holanda, 1661.
Gravura, L 52,70 x H 44,45 cm.



121

Fontes: 
<http://irsa.ipac.caltech.edu/frontpage/>, acesso em 10/12/2016.

MAPA 31	 MAPA 2MASS REDSHIFT SURVEY
Vários autores. EUA/Chile, 1997 a 2001.
Mapa digital, a partir de telescópios de diâmetro 130 cm.



122

	 O mapa “Two Micron All-Sky Survey”, ou simplesmente 2MASS (Mapa 31), foi um 
extenso projeto de mapeamento no espectro infravermelho de todo o céu visível da Terra, com a 
precisão próxima de 2 microns, e foi realizado a partir do Observatório Fred Lawrence Whipple, 
nos EUA, para o hemisfério norte; e do Observatório Inter-Americano Cerro Tololo, no Chile, 
para o hemisfério sul. O projeto construiu um catálogo com mais de 300 milhões de objetos 
observados, o que incluiu desde planetas menores do Sistema Solar a nebulosas e clusters es-
telares, envolvendo a NASA, NSF, University of Massachusetts, e o IPAC Infrared Processing 
and Analysis Center. Passados alguns milênios dos primeiros mapas astronômicos, é curioso 
notar que, mesmo com toda a ciência e tecnologia, ainda tendemos a representar o “universo” 
como uma totalidade vagamente circular, e a nos colocarmos no “centro” (Via Láctea), como 
numa mandala, a partir da qual organizamos o nosso mundo. 

	 Então a circularidade aparece nos mapas do universo, assim como nos mapas T-O e 
outros, menos como descrição de um fato observado que como a criação de um sistema for-
malmente ordenado, inteligível, capaz de expressar intuitivamente uma noção de totalidade, da 
qual nos colocamos como senhores, “humildemente” no centro, seja esse centro representado 
pela Terra (Ptolomeu), pelo Sol e o Sistema Solar (Copérnico), ou pela Via Láctea (2MASS). 
Ora, se permanecemos no centro de uma circularidade que é mais um desejo de ordenação e de 
posse do que qualquer outra coisa, é porque nossa imagem do universo, e de nós mesmos (nos 
mapas, como em outros âmbitos), continua a refletir padrões culturais, expressos simbolica-
mente nos mitos e seu imaginário sempre aberto, e na força de tudo que somos, que nos move 
e que nos envolve, principalmente no que somos sem saber.

2.4. – Anjos, monstros, números e avatares

	 Concentramos nosso olhar sobre aspectos simbólicos do espaço comum e do espaço 
representado nos mapas (o espaço enquanto personagem central desses mapas), e certamente 
haverão outros olhares possíveis, que levariam esta pesquisa muito além de um mestrado – por 
exemplo sobre as entidades mitológicas, monstruosas e divinas, humanas e animais, além dos 
instrumentos, vestimentas, ornamentos e tantos aspectos que habitam os mapas das diversas 
épocas. Com figuras povoamos os mapas de hoje, como povoamos os mapas antigos, com ele-
mentos de nossa cultura, de que somos agentes e sujeitos, atores e marionetes. 
	 Nos mapas reproduzidos dos escritos de Ptolomeu há figuras do zodíaco ao redor dos 
territórios representados, o que nos lembra que além de geógrafo, e talvez o primeiro estudioso 
a aplicar a geometria e a matemática para descrever a Terra, Ptolomeu era também astrólogo e 
autor do Tetrabiblos, um dos mais respeitados estudos clássicos a respeito da crença em como 
eventos celestes influenciariam as vidas humanas. Em um dos mapas a ele atribuídos, vê-se a 
figura do arqueiro Sagitário, que na mitologia grega foi alçado aos céus para servir como guia 



123

a Jasão e os Argonautas (BROTTON, 2014).
	 Em mapas medievais como o de Hereford (c.1300), aparecem animais fantásticos, cen-
tauros, sereias, entre anjos, demônios, reis, padres e figuras do universo cristão e pagão, mis-
turados às representações de castelos, rios, mares e montanhas, não sem parentesco com as 
imagens das catedrais românicas ou da obra de Hieronymus Bosch, quase 200 anos depois, em 
técnicas e graus diversos de detalhamento e criatividade. 
	 No famoso mapa de Mercator, de 1569, cuja projeção distorcida para efeitos de navega-
ção é até hoje utilizada e reproduzida onde quer que se veja um mapa-múndi, vê-se também um 
compasso, um gráfico explicando o afastamento progressivo dos paralelos, assim como carave-
las e monstros, Netuno sobre um cavalo marinho, além de três entidades femininas destacadas, 
dois pequenos anjos e outros seres.
	 No Atlas Coelestis de Andreas Cellarius, do século XVII, há mapas recheados de figuras 
da mitologia grega, além de pássaros e outros animais do Novo Mundo, ladeados por representa-
ções de astrônomos como Nicolau Copérnico e Galileu e instrumentos de astronomia, assim como 
representações dos sitemas de Ptolomeu, Copérnico e de Tycho Brahe. Há o Escorpião, pisado por 
Héracles que luta com a Hidra, a maior das constelações. Há a Fênix entre fumaça e chamas, há 
as figuras do Centauro, do Sagitário, dos Gêmeos Castor e Pólux, e outros. Há também um mapa 
celeste incomum, com os 12 signos do zodíaco reinterpretados como os 12 apóstolos.
	 O número 12 em si mesmo parece representar um papel estruturador, tanto nos mitos 
como em nossas contagens do tempo. Relacionado à percepção das fases da Lua, e depois aos 
12 meses, às 24 horas do dia, aos 60 minutos da hora e 60 segundos do minuto, aos 360 graus 
angulares em que se divide a circunferência, aparece também nos 12 trabalhos de Hércules (ou 
Héracles, nome grego que signifcaria “em glória de Hera”), em que este se vê diante do desafio 
de “superar” ou “integrar” 12 animais imaginários, que, no mito, como nos sonhos, poderíamos 
associar a 12 “animalidades” do próprio Hércules, ou de cada um de nós.

Doze é o número das divisões espaço-temporais. É o produto dos quatro pontos car-
deais pelos três planos do mundo. Ele divide o céu, considerado como uma cúpula, em 
11 setores, os 12 sígnos do Zodíaco, mencionados desde a mais remota Antiguidade. 
Os 12 meses do ano são determinados na China pelas estações do imperador nas 12 
portas do Ming-t’ang. Doze divide o ano em 12 meses, entre assírios, hebreus etc. E 
os períodos principais do tempo, em grupos de 12 anos, tanto entre os chineses quanto 
entre os povos da Ásia Central. A combinação dos dois algarismos, 12 x 5, dá origem 
aos ciclos de 60 anos, em que se resolvem os ciclos solar e lunar. O 12 simboliza o 
universo no seu curso cíclico espaço-temporal. Doze simboliza também o universo na 
sua complexidade interna. O duodenário que caracteriza o ano e o Zodíaco representa 
também a multiplicação dos quatro elementos, terra, água, ar, fogo, pelos três princí-
pios alquímicos (enxofre, sal, mercúrio); ou ainda, os três estados de cada elemento 
em suas fases sucessivas de evolução, de culminação e de involução (CHEVALIER, 
2009, p.348).

	 O número 12 aparecerá ainda nas tradições mítico-religiosas, por exemplo a partir dos 
quatro elementos, cada um relacionado a três diferentes estados ou manifestações. Na tradição 
cristã, “a combinação do quatro do mundo espacial e do três do tempo sagrado medindo a cria-



124

ção-recriação, dá o número 12, que é o do mundo acabado” (CHEVALIER, 2009, p. 348).

Para os dogons e os bambaras do Mali, os princípios contrários quatro e três (fêmea 
e macho), que estão na base de todas as coisas, podem associar-se de duas maneiras, 
uma estática, outra dinâmica, das quais dependem os valores do número sete e do nú-
mero 12. Se sete, soma de quatro e três, é o princípio do homem e do universo, 12, que 
provém da sua multiplicação, é o símbolo do devenir humano e do desenvolvimento 
perpétuo do universo (CHEVALIER, 2009, p. 349).

	 Na tradição africana, conforme Chevalier (p. 349), a vibração sonora que preside à 
gênese começaria por visitar ou definir os quatro pontos cardeais, executando, sobre cada um, 
três giros em espiral, e assim definindo na origem o complexo espaçotemporal, pelo casamento 
do três e do quatro (12, número da ação) – e não do sete (princípio estático). O número 12 não 
apareceria na tradição celta, em que os números-chave são três, nove e 27. Mas na tradição da 
cavalaria medieval, que eventualmente articula elementos de tradições pagãs e do cristianismo, 
fala-se também dos 12 cavaleiros da Távola Redonda. O 12, em sentido amplo, reporta a uma 
espécie de “totalidade”, de “realização”, e desse modo podemos observá-lo no Tarô, na carta do 
Enforcado (número 12) – e talvez também na carta do Mundo (número 21). 
	 Componentes tanto do 12 como do 21, por outro lado, os algarismos e as ideias (ou 
relações) contidas nos algarismos 1 e 2, e na relação entre ambos, encerram em conjunto um 
princípio de unidade e de separação, de totalidade e de reunião, de modo semelhante ao que 
dissemos no início deste capítulo a respeito do símbolo. Não existe forma perceptível que se 
anuncie sem fundo, reverso ou contraforma da qual se distingua. Todo “um” implicará portanto 
um “dois”, que implicará necessariamente um “quatro”, e assim sucessivamente. O três, que 
nasce da reunião de um e dois, simboliza de algum modo a reunião, a combinação, a articulação 
desses “opostos”, masculino e feminino, noite e dia, terra e céu, bem e mal, Yin e Yang, morte 
e vida, gerando um terceiro elemento – como é por exemplo a própria “relação” (como terceiro 
ente) vivida por um casal, ou um filho, ou também a queda (ou conhecimento) que envolve o 
casal original do Gênesis, sob a sugestão da serpente.
	 Falávamos de figuras, de anjos, de monstros, e agora falamos de números. Sim, pois 
as figuras também carregam relações numéricas, quantitativas ou de proporções, comumente 
associadas a partes do corpo, a relações entre corpos e seres, a grupos de duas ou três figuras, e 
assim por diante. Na didática poética do mito, vemos Hércules lutando com a Hidra, serpente 
d’água (e a serpente será frequentemente representada com a língua bipartida) de nove cabe-
ças, que se duplicam ao serem cortadas. A Hidra é justamente o segundo dos 12 trabalhos de 
Hércules, e, ao menos em uma versão do mito, seria pelo veneno dela (em que Hércules banha 
suas flechas) que este morreria mais tarde. Também conforme o mito, uma das cabeças da Hidra 
seria imortal, exigindo não apenas a cauterização, mas a eterna vigilância. Associada simbolica-
mente aos vícios – que podem nos remeter aos prazeres, mas também aos vícios da normalidade 
–, uma tal cobra d’água sempre poderá renascer, apesar de todas as batalhas e vitórias.
	 Também pela reunião de dois, ou pela separação (cissiparidade), daria-se na Teogonia 



125

de Hesíodo toda procriação – conforme Jaa Torrano em seu ensaio “O Mundo como Função 
de Musas” (HESÍODO, 2003). Sendo Kháos (do v. gr. khaínein, abrir-se) o primeiro entre os 
deuses primordiais, não à toa todos os primeiros seres teriam nascido por cissiparidade. “As-
sim Érebos e Noite nasceram do Kháos. Assim Terra primeiro pariu igual a si mesma o Céu 
constelado, pariu as altas Montanhas e depois o Mar infértil” (HESÍODO, 2003, p. 44). Mas 
Kháos, Terra, Tártaro e Éros formam uma tétrade inicial, em tensa e dinâmica simetria, em que 
Éros, também como princípio cosmogônico, “instaura a procriação por união de dois elementos 
diversos e separados, masculino e feminino” (HESÍODO, 2003, p. 46). 
	 Conforme Torrano, ficam sugeridas na Teogonia relações especulares, como entre Noi-
te e Dia – oriundos respectivamente de linhagens do Não-Ser (cissiparidade) e do Ser (união 
amorosa), e mais como princípios ontológicos que como períodos cronométricos –, que guar-
dam entre si uma relação íntima e profunda: “o Ser vige e configura-se segundo uma estrutura 
configurada pelo Não-Ser, de tal forma que o pensamento que pensa o que é o Ser não pode não 
pensar o Não-Ser” (HESÍODO, 2003, p. 45). Do mesmo modo se espelhariam e configurariam 
mutuamente Kháos e Éros, Terra e Tártaro (fundo do chão, ou âmago da Terra).

Éros, princípio da união, é estéril, dele mesmo não surge nenhum rebento, ele de si 
mesmo nada produz. Kháos, princípio de divisão e separação, é prolífico e tem através 
de sua filha Noite numerosos descendentes – todos eles, incorpóreos como ele, são 
como ele puros princípios ativos e energéticos, sem substância física. Que o princípio 
da união seja estéril e o da divisão e separação prolífico – eis algo muito congruente 
com a sensibilidade e visão gregas (Torrano, em HESÍODO, 2003, p. 46).

	 Na rota da objetivação que aqui esboçamos, não faltarão monstros e figurações imaginá-
rias, mesmo quando parecem desaparecer sob o véu da objetividade. Morfeu (filho de Hipno, o 
Sono), entidade da mitologia grega ligada ao sonho, assim como à forma e ao obscurecimento, te-
ria o dom de fazer dormir e sonhar, podendo assumir as mais variadas aparências. Assim é, se lhe 
parece?11 De Descartes a Bachelard, de que tratam afinal as “ideias claras e distintas”, senão da 
identificação convincente (e provisória) de algo necessariamente “em relação a” outro algo, que 
assume (também provisoriamente) seu contrário e seu contorno? Não à toa as ciências vão prefe-
rir os números às palavras, exatos, precisos, objetivos, ao menos em sua natureza mais prosaica. 
“Basta falarmos de um objeto para nos acreditarmos objetivos”, diria Bachelard em A psicanálise 
do fogo (1999, p. 1). De que trata afinal a objetividade? Algo a pode definir cabal, definitiva e 
objetivamente? Assim como na Hidra, na dúvida cartesiana, na ideia da razão em si mesma, figu-
rações da bipartição e da cissiparidade, parece sempre haver novas objetividades por trás de uma 
estabelecida. Será a objetividade (ou sua aparência) um deus-monstro de nosso tempo?

	 A partir do século XVIII, a possibilidade de definir com mais exatidão a localização no 
mar, por meio dos relógios de precisão do inglês John Harrison, foi um passo técnico impor-
tante para a navegação e para o desenho dos continentes. Ao mesmo tempo consolida-se ainda 

11. Assim é, se lhe parece, peça teatral de 1917, escrita por Luigi Pirandello (1867-1936).



126

mais a naturalização dos mapas-múndi com a Europa acima – e “centralizada” agora em Green-
wich. Talvez da linhagem do “monstro” da objetividade, figuras imaginárias podem aparecer 
também como “generalizações” ou “informações objetivas”, como no famoso Mapa do Império 
Britânico, de 1886, mostrando seus territórios nos cinco continentes, e os “tipos étnicos” corres-
pondentes a cada um deles. Monstros “monstruosos” também comparecem, como no Mapa da 
Guerra, atribuído a Fred W. Rose, de 1877, que mostra a Rússia como um grande polvo e outros 
países da Europa como figuras bizarras e caricaturais. 
	 O século XX amplia o “avanço técnico” na cartografia com o advento da fotografia aé-
rea e das novas técnicas de impressão aliadas à fotografia, e mais tarde com as informações dos 
satélites processadas por computador, dando origem tanto a mapas mais “precisos” (embora o 
próprio conceito de precisão seja tensionado, por exemplo, por Bachelard, ainda na década de 
1920), como a uma maior liberdade de produzir mapas para comunicar literalmente qualquer 
coisa, de anúncio de pneus a cartazes de filmes, convivendo com todo tipo de imagens “reais” 
e “imaginárias” – distinção que nos parece borrada na atualidade, cabendo perguntar se esse 
borrão teria sido mais ou menos perceptível em outras épocas. 
	 Hoje, tomando os mapas do Waze como referência, é preciso considerá-los como fruto 
de uma sociedade que assistiu nos anos 1980 e 1990 à popularização dos computadores pes-
soais, e na entrada do século XXI ao aparecimento das tecnologias móveis, alterando completa-
mente o ambiente da produção e recepção de imagens. No Waze parecem se confundir o mapa, 
o instrumento de navegação, a rede social digital, o veículo de propaganda. Se os monstros e an-
jos não aparecem mais pelas mãos de cartógrafos, mas são avatares préformatados e acionados 
pelos próprios usuários do sistema, talvez guardem com aqueles ainda alguma semelhança na 
medida em que sinalizam bons e maus lugares do caminho: radares, polícia, congestionamento, 
anúncios, merchandising e inserções de produtos e empresas. 
	 Anjos são mensageiros, e aqui pode-se interagir via rede com cada um, mas também 
pode-se constatar que a informação do sistema nem sempre será legível, objetiva, ou mesmo 
verdadeira. O riacho do Sapateiro, por exemplo, que desce da Vila Mariana e abastece a lagoa 
do Parque Ibirapuera, em São Paulo, simplesmente não aparece no Waze ou no Google Maps, 
provavelmente por correr escondido sob as ruas asfaltadas.12 Outro aspecto que “desaparece” na 
fragmentação desses mapas digitais “de mão” é a topografia da cidade. Assim como a projeção 
de Mercator distorceu as áreas em nome da navegação, os “mapas de smartphone” distorcem a 
paisagem em função de exibir a rota, servindo sobretudo à locomoção motorizada. 
	 Perde-se a noção do todo. A cidade já não cabe no mapa, quanto menos o Estado ou 

12. “Um rio nunca morre”, dizem os ambientalistas – e a Hidra imortal nem sempre se move apenas no território 
do simbólico. Em 2016, a exposição “Rios Des.Cobertos”, organizada em São Paulo pelo Estúdio Laborg e a Ini-
ciativa Rios e Ruas, apresentou maquetes animadas da extensa bacia hidrográfica da cidade, com mais de 300 rios 
canalizados e enterrados por ruas e avenidas, evidenciando não apenas a degradação ambiental, a superficialidade 
da recente crise no abastecimento de água, como em que medida o mau urbanismo pode causar enchentes. Até 
1928, o rio Pinheiros “serpenteava” em áreas alagadiças, entre as zonas sul e oeste da cidade, em que sua vazão 
podia variar naturalmente. Depois da retificação, supostamente racional e objetiva, passam a ocorrer os “imprevi-
síveis” alagamentos. <https://www.behance.net/gallery/43490897/RiosDescobertos>.



127

áreas maiores. Perde-se gradativamente mesmo o traçado da rota, que no dispositivo torna-se 
automático. Perde-se também o caminho individual – o caminho agora é de todos, e muitos se 
dirigem para ruas que até há alguns anos eram tranquilas e silenciosas. Perde-se o tempo do 
símbolo, em troca de um tempo veloz, da produção, do consumo, e do esquecimento. Mas na 
outra semana o “mapa” já sabe quem sou. Pergunta se vou ao mesmo lugar, oferece os produtos 
que consultei na internet. Podemos nos lembrar dos seriados The Jetsons ou Lost in Space, dos 
anos 1960, e da casa inteligente do filme Mon Oncle, de Jacques Tati, de 1958, em que a vida se 
derenrola feliz entre máquinas inteligentes, prontas a servir ao homem e sua família moderna. 
Tudo funciona bem, até que a máquina (e seus humanos levemente robotizados) começam a 
responder fora do previsto. 
	 Na medida em que mapas dinâmicos como Waze e Google Maps se assemelham a ro-
bôs, podemos ainda entendê-los como mapas? E não estaríamos nós, usuários de artefatos cada 
ves mais “inteligentes” e “auto-determinados”, sujeitos também a seus erros, aos equívocos e 
acertos de sua “inteligência” artificial, cujas motivações em geral ignoramos? Não estamos nós 
sujeitos a seu “serviço” de marketing predatório, à sua overdose informacional (se não eletro-
magnética e ambiental), e expostos aos múltiplos efeitos de sua fragmentação visual e simbóli-
ca? É possível hoje pensar seriamente em tecnologias aparentemente transparentes, benéficas, 
objetivas e até “gratuitas” que não estejam orientadas, primordialmente, pelo propósito de fazer 
dinheiro, sobretudo e sobre todos? “O lucro ou as pessoas?”, pergunta Noam Chomsky.

Mas o terrível despertar prova a existência da Grande Máquina [...] Caminhas entre 
mortos e com eles conversas sobre coisas do tempo futuro e negócios do espírito. [...] 
Ao telefone perdeste muito, muitíssimo tempo de semear.13

	 Serão monstros, a “grande máquina”, o “sistema”, os robôs, o lucro?
	 Cabe a pergunta, especialmente pela assiduidade com que não é feita. De um modo ou 
de outro, como uma sombra, como um rio enterrado, a vida – e seus aspectos invisíveis, subjeti-
vos, monstruosos ou simbólicos – não desaparece. Ela continua correndo. E invadindo a cidade, 
especialmente quando insistimos em não entender seus sinuosos sinais.

13. Trecho do poema “Elegia 1938”, de Carlos Drummond de Andrade.



128

CONsiderações finais

Iniciando um fechamento para este percurso, que é talvez mais o fechamento de um ciclo, 
temos a possibilidade de lançar um olhar sobre o conjunto do trabalho e de anotar alguns mo-
vimentos e caminhos trilhados. Desde o início sabíamos que trabalharíamos com questões em 
torno do problema do espaço na comunicação, tendo de algum modo como faróis certa discus-
são em torno do espaço contemporâneo, aspectos simbólicos do espaço, a orientação geral deste 
grupo em torno de determinadas linhas do imaginário, da teoria da imagem, e assim partimos. 
A questão do espaço abraçada à da imagem foi lentamente migrando da superfície do cinema 
para a superfície dos mapas durante o primeiro ano, e em certo momento estávamos já a meio 
do mar, estudando cartografia, mitologia, teoria da mídia, teoria da imagem, o corpo na comu-
nicação, modelos de comunicação, o apagamento do corpo e da percepção, o apagamento da 
imaginação. E a geografia, o estudo das rotas, o desenho das rotas, e os caminhos da pesquisa, 
tempo, espaço, os intrumentos de navegação, estrelas, histórias, e as histórias permanecem de 
algum modo como o fio que nos localiza e nos oferece caminhos para trazer toda essa bagagem 
até o discurso pautado, dirigido, de um mestrado.
	 Situação curiosa de quem decide uma viagem, e de quem embarca, é que esta viagem 
em particular tinha dois ou três eixos por si só bastante complexos, e a perspectiva era sempre 
a de cuidar dos limites, para não sermos engolidos pelo excesso de informação, pelos tantos 
braços do caminho que precisam ser testados e incorporados ou deixados para uma próxima 
pesquisa. O espaço na Geometria, na Filosofia, na Física, na Geografia, o espaço nos mapas, 
os mapas como lugares de um itinerário, como formas da cultura, como elemento simbólico, o 
mapa como imagem, como ponte, o mapa como desdobramento do corpo, o mapa como memó-
ria do que diz – e do que não diz.
	 Desse modo, partimos de algumas perguntas sobre o espaço, sobre o espaço simbólico, 
e montamos acampamento próximo ao espaço simbólico nos mapas, o que nos permitiu dialo-
gar com minha formação de arquiteto, de designer gráfico, e ao mesmo tempo com meu inte-
resse pelo universo simbólico da mitologia, das origens, do caráter poético do conhecimento 
e da comunicação. Acredito que em relação aos objetivos iniciais, conseguimos confirmar as 
hipóteses propostas, tanto no sentido de mostrar uma objetivação crescente na concepção e pro-
dução dos mapas (o que em geral concorda com o senso comum), quanto no sentido de mostrar 
a presença e a perenidade do simbólico nos mapas modernos e contemporâneos (o que em geral 
contraria o senso comum). Acredito também que o trabalho contribui para um pensamento da 
comunicação como fenômeno humano, exercício e experiência do comum, para além e aquém 
dos limites a que tem sido reduzida e enlatada – nos termos do envio e recebimento estratégico 
de mensagens, da persuasão comercial e informacional, da funcionalidade predeterminada e 
consumível dos aparatos tecnológicos, da padronização industrial do imaginário. 



129

	 Das tantas possibilidades de análise dos mapas, do espaço, como dos processos simbóli-
cos envolvidos, creio que resta aqui um caminho esboçado, com alguns parâmetros que poderão 
referenciar outras pesquisas. Evitamos estender o estudo dos conceitos do espaço na Filosofia, 
na Física, na Geometria, procurando ater-nos ao caráter simbólico do espaço comum através dos 
mapas, ainda que nossa jornada represente efetivamente apenas um início. O problema do ima-
ginário nos mapas, não fosse ele suficientemente vasto para uma pesquisa de dois anos, e aqui 
amplificado pelas questões do espaço, da imagem, constitui um campo de análise tão intenso 
quanto extenso, e que tem exatamente no encontro fecundo dessas áreas o seu desafio.
	 A partir do problema da representação gráfica e textual do espaço, de seus limites volun-
tários e involuntários, foi possível entrever como se misturam, se contradizem e como convivem 
realidades físicas e simbólicas, mapa e território, espaço, corpo e cultura. O aspecto simbólico 
em sua profundidade aponta para a complexidade dos processos de significação, que nunca são 
simplesmente objetivos. Vivemos, simbolizamos e significamos dentro de realidades que – por 
mais desveladas por nossos olhares “técnicos” e “racionais” –, sempre em alguma medida nos 
escapam, como nos escapa a razão de existir vida, de não lembrarmos os nomes de nossos tata-
ravós, de continuarmos sem saber onde estamos, mesmo com todos os mapas e telescópios.
	 Estudar mapas é estudar “objetos de comunicação”, que carregam em si concepções 
espaciais, que ativam nossas imagens do mundo, que nos dizem quem somos, que nos espe-
lham, e que abrigam monstros, anjos e pontos cardeais porque tais distinções estão em nós, que 
somos feitos de terra e de sonho e de sopro. Distinções que operamos na medida em que cada 
coisa é – em relação com o que não é. Estudar mapas é falar de limites, de formas, e de suas 
transmutações. Na terra, no corpo, no sonho, nos mitos. Estudar mapas é entender que os mapas 
hoje podem ser tão “precisos” ou “objetivos” quanto foram os mapas de qualquer tempo, e que 
no futuro olharemos os mapas de hoje com a mesma perplexidade e condescendência com que 
olhamos os mapas de 10 mil anos atrás.
	 Estudar o simbólico nos mostra não que o subjetivo é um conhecimento sem razão, mas 
que não há razão isenta de subjetividade. Não há ideia clara e distinta sem uma correspondente 
sombra escura e distinta – e as tantas formas e graus do distinguir: formas de ver. Estudar o 
simbólico é andar às voltas com separar e reunir: a terra e o osso, o osso e a carne, a carne e o 
sonho. Sentidos: somos a voz que vê e risca e caminha e habita e é tantas, e junta e mistura e 
refaz os sentidos, simbolicamente.
	 Estudar o espaço nos lembra o quanto enchemos de roupas nossas malas, de tralhas as 
nossas cidades, de nomes as nossas vidas. Estudar o espaço é pensar que onde está uma coisa, 
poderá estar outra, então o lugar não seria o mesmo que as coisas, mas algo independente. Es-
tudar o espaço pode ser também perceber que objetiva e subjetivamente pensamos o espaço a 
partir do corpo humano, que o vaso de Pandora não seria o vaso de Pandora, que o espaço pode 
ser bem diferente para um peixe, um pássaro, uma ideia. O espaço é cheio de ideias. Espaço 
corpóreo de imagens-ideias. O espaço é cheio de vontades e escolhas. 
	 Adentramos as implicações simbólicas do espaço a partir dos mapas, entendendo-as 



130

como faces de ambientes culturais e de imaginários complexos, antes vivos que aleatórios, 
vinculados ao corpo, à memória, ao sonho, às mudanças que sofreu a imagem ao longo dos sé-
culos, especialmente a “imagem do mundo” da qual nos ocupamos. Tocamos de leve o proble-
ma da simbologia das figuras expressas nos mapas, assim como o da vinculação e articulações 
entre o objetivo e o subjetivo. Embora ao longo do caminho apareçam vislumbres e noções mais 
claras de partes do emaranhado, partes permanecem escondidas. Avessos, interiores, litorais 
intocados, às vezes por muitos anos, até que alguém lança luz sobre uma questão, uma forma 
de ver, e novamente giram os ponteiros, uma simples relação entre números inteiros, basta uma 
só palavra – e toda uma geração de marinheiros, visionários, pode cantar novamente: navegar 
é preciso, viver não é preciso. Não sei por onde ando, nem de onde venho, mas ando e sinto o 
balanço do vento a me perguntar: 
	 – Onde estás? Onde estás? – O vento a me perguntar...
	 – Terra incógnita, onde estou, terra incógnita, o meu lar...

*     *     *



131

bibliogrAfiA

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2007.

ALPERS, Svetlana. A arte de descrever. São Paulo: Edusp, 1999.

AUGÉ, Marc. Não lugares : Introdução a uma antropologia da supermodernidade. 
Campinas: Papirus, 2012.

_____ Por uma antropologia da mobilidade. Maceió: Edusp/UFAL, 2010.

BACHELARD, Gaston. “A poética do espaço”, in Bachelard (Col. Os Pensadores). São Paulo: 
Nova Cultural, 1988.

_____ A psicanálise do fogo. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

_____ Ensaio sobre o conhecimento aproximado. Rio de Janeiro: Contraponto, 2015.

_____ O ar e os sonhos. São Paulo: Martins Fontes, 2001.

BAITELLO JR., Norval. A era da iconofagia. São Paulo: Paulus, 2014. 

_____ A serpente, a maçã e o holograma. São Paulo: Paulus, 2010.

_____ “Corpo e imagem: comunicação, ambientes, vínculos”, in RODRIGUES, David (org.). 
Os valores e as atividades corporais. São Paulo: Summus, 2008, p. 95-112.

_____ O pensamento sentado. São Leopoldo: Unisinos, 2012.

_____ “O tempo lento e o espaço nulo”. IX Compós, 2000. Disponível em <http://cisc.org.br/
portal/index.php/pt/biblioteca/viewdownload/7-baitello-junior-norval/10-o-tempo-lento-
e-o-espaco-nulo-midia-primaria-secundaria-e-terciaria.html>.

BARRACCO, Helda B.; SANTOS, Yolanda L. O espaço nos meios de comunicação. São 
Paulo: EBRAESP, 1976.

BATESON, Gregory. Mente e natureza. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1986.

_____ Steps to an ecology of mind. San Francisco: Chandler, 1972.

_____ Una unidad sagrada : Pasos ulteriores hacia una ecología de la mente. Barcelona: 
Editorial Gedisa, 2006.

BELTING, Hans. Antropología de la imagen. Buenos Aires: Katz Editores, 2010.

_____ “Imagem, Mídia e Corpo: Uma nova abordagem à Iconologia”, in GHREBH Revista de 
Comunicação, Cultura e Teoria da Mídia. Disponível em set/2006 em <http://revista.
cisc.org.br/ghrebh8/artigo.php?dir=artigos&id=belting_1>. São Paulo, nº8, jul/2006.



132

_____ O fim da história da arte. São Paulo: Cosac Naify, 2016.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas, vol. II : Rua de mão única. São Paulo: Brasiliense, 
1987.

Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.

BORGES, Jorge L. História universal da infâmia. Porto Alegre: Globo, 1978.

_____ O Aleph. São Paulo: Globo, 1999.

BRANDÃO, Junito S. Dicionário Mítico Etimológico. Petrópolis: Vozes, 2000.

BRAUDEL, F. História e ciências sociais. Lisboa: Presença, 1990.

BRONOWSKI, J. As origens do conhecimento e da imaginação. Brasília: Universidade de 
Brasília, 1985.

BROTTON, Jerry. Great maps. London/New York: DK Publishing, 2014a.

_____ Uma história do mundo em doze mapas (e-book). Rio de Janeiro: Zahar, 2014b. 

BUENO, Francisco da S. Grande Dicionário Etimológico-Prosódico da Língua Portuguesa, 
9 vols. São Paulo: Lisa, 1988.

BYSTRINA, Ivan. Tópicos de semiótica da cultura. São Paulo: CISC / PUC, 1995.

CAMPBELL, Joseph. A extensão interior do espaço exterior. Rio de Janeiro: Campus, 1991.

_____ O Poder do Mito. São Paulo: Palas Athena, 1990. 

CAPRA, Fritjof. Sabedoria incomum. São Paulo: Cultrix, 1995.

CARERI, Francesco. Walkscapes : O caminhar como prática estética. São Paulo: Gustavo 
Gili, 2013.

CASSIRER, Ernst. A filosofia das formas simbólicas, vol. II. São Paulo: Martins Fontes, 2004.

_____ Linguagem e mito. São Paulo: Perspectiva, 2009.

CASTELLS, M. A galáxia da internet. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003.

CHEVALIER, J.; GHEERBRANT, A. Dicionário de símbolos. Rio de Janeiro: José Olympio, 
2009.

COELHO NETTO, J. T. A construção do sentido na arquitetura. São Paulo: Perspectiva, 1979. 

CONTRERA, Malena S. Mediosfera: Meios, imaginário e desencantamento do mundo. São 
Paulo: Annablume, 2010.

_____ “A imagem simbólica na contemporaneidade”, in Intexto, Porto Alegre, UFRGS, n. 34, 
p. 456-466, set./dez. 2015. DOI: <http://dx.doi.org/10.19132/1807-8583201534.456-466>



133

CORBUSIER, Le. “O espaço indizível”. Trad. Artur S. Rozestraten., in arq.urb, nº 14, USJT, 
2015. Disponível em <https://www.academia.edu/22608404/O_Espa%C3%A7o_
Indiz%C3%ADvel>, (acesso 05.jan.2017).

CORBUSIER, Le. Por uma arquitetura. São Paulo: Perspectiva, 2013.

CORBUSIER, L.; JEANNERET, P.; BOESIGER, W. Le Corbusier et Pierre Jeanneret : 
œuvre complète de 1929-1934. Zurich: Éditions H. Girsberger, 1935.

CUNHA, Antônio G. Dicionário Etimológico Nova Fronteira da Língua Portuguesa. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1986.

DASH, John. O prêmio da longitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2002.

DESCARTES, René. O discurso do método. Porto Alegre: L&PM, 2008.

DREYER-EIMBCKE, Oswald. O descobrimento da Terra: História e histórias da aventura 
cartográfica. São Paulo: Melhoramentos/Edusp, 1992.

DURAND, Gilbert. A imaginação simbólica. Lisboa: Edições 70, 2000.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992.

_____ Imagens e símbolos. São Paulo: Martins Fontes, 1996.

FERRARA, Lucrécia D. Comunicação Espaço Cultura. São Paulo: Annablume, 2008.

_____ (org.). Espaços comunicantes. São Paulo: Annablume / Grupo ESPACC, 2007.

FLUSSER, Vilém. Bodenlos : Uma autobiografia filosófica. São Paulo: Annablume, 2007.

_____ Da religiosidade. São Paulo: Escrituras, 2002.

_____ O universo das imagens técnicas : Elogio da superficialidade. São Paulo: Annablume, 
2008.

FONSECA, Fernanda P.; OLIVA, Jaime. Cartografia. São Paulo: Melhoramentos, 2013.

_____ OLIVA, J. T. “Espaço e cartografia : Teoria do Espaço e avaliações da Cartografia e 
das Paisagens Pictóricas”, in Territorium Terram, vol. 01, nº 01, pg. 24-45, out/mar 
2012/2013.

GEBAUER, G.; WULF, C. Mimese na cultura. São Paulo: Annablume, 2004.

GEORAMA : História da Cartografia. Rio de Janeiro: Codex, 1967.

GOMES, Maria C. A. “Velhos mapas, novas leituras : Revisitando a história da cartografia”, in 
GEOUSP - Espaço e Tempo. São Paulo, nº 16, p. 67-79, 2004.

GRATALOUP, Christian. “Os períodos do espaço”, artigo “Les périodes de l’espace” publicado 
em EspacesTemps, nº 82-83, 2003, p. 80-86, trad. Teresa Leon, revisão técnica Rogério 
Haesbaert.



134

GUEDES, Max J. A cartografia impressa do Brasil : Os 100 mapas mais influentes 1506-
1922. Rio de Janeiro: Capivara, 2012.

GUILLEVIC, Eugène. Euclidianas. São Paulo: Berlendis & Vertecchia, 2013.

GUINSBURG, J. (org.). A República de Platão. São Paulo: Perspectiva, 2010.

HARLEY, J. B. La nueva naturaleza de los mapas. México: Fondo de Cultura Económica, 2005.

_____ “A nova história da cartografia”, in O Correio da UNESCO (Mapas e cartógrafos), 
Brasil, ano 19, n. 8, p. 4-9, ago. 1991.

_____ “Mapas, saber e poder”, Confins [Online], 5 | 2009. Trad. Mônica Balestrin Nunes. 
Disponível em <http://confins.revues.org/index5724.html>.

HARLEY, J. B.; WOODWARD, D. et al. The History of Cartography, 6 vols. Chicago/EUA: 
University of Chicago, 1987.

HARWOOD, Jeremy. To the ends of the Earth. Cincinnati: F+W, 2006.

HESÍODO. Teogonia : A origem dos deuses. São Paulo: Iluminuras, 2003.

HILLMAN, James. Cidade & Alma. São Paulo: Studio Nobel, 1993.

_____ O sonho e o mundo das trevas. Petrópolis: Vozes, 2013.

HOCKNEY, David. O conhecimento secreto. São Paulo: Cosac Naify, 2001.

HOUAISS, A.; VILLAR, M. S. Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: 
Instituto Antônio Houaiss / Objetiva, 2001.

JAMMER, Max. Concepts of space. Cambridge: Harvard University, 1954.

JOLY, Fernand. A Cartografia. Campinas: Papirus, 2004.

JUNG, Carl G. A energia psíquica. Petrópolis: Vozes, 2002. 

_____ A natureza da psique. Petrópolis: Vozes, 2000.

_____ O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1995.

_____ Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petrópolis: Vozes, 2000.

_____ Tipos psicológicos. Petrópolis: Vozes, 1991.

KAMPER, Dietmar. “A imagem”. São Paulo: CISC – Centro Interdisciplinar de Semiótica da 
Cultura e da Mídia, s/d. <www.cisc.org.br/biblioteca>

_____ “O corpo vivo, o corpo morto”, Seminário Internacional Imagem e Violência, CISC 
Centro Interdisciplinar de Semiótica da Cultura e da Mídia / SESC, 2000. <www.cisc.org.
br/biblioteca>.



135

_____ “O Medial, o Virtual, o Telemático: O espírito de volta a uma corporeidade 
transcendental”, in FASSLER, M.; HALBACH, W. R. (orgs.) Cyberspace. 
Gemeinschaften, virtuelle Kolonien, Öffentlichkeiten. Munique, Wilhelm Fink, 1994. 
Trad. Ciro Marcondes Filho. Texto originalmente publicado pelo Núcleo de Estudos 
Filosóficos da Comunicação – FiloCom <http://www.eca.usp.br/nucleos/filocom/
traducao7.html>.

_____ Mudança de horizonte. São Paulo: Paulus, 2015.

_____ O trabalho como vida. São Paulo: Annablume, 1998.

KATINSKY, Julio R. Renascença : Estudos periféricos. São Paulo: FAUUSP, 2002.

LALANDE, André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 
1993.

LEFEBVRE, Henri. O direito à cidade. São Paulo: Centauro, 2001.

LEMOS, André. “Celulares, Funções pós-midiáticas, Cidade e Mobilidade”; in Urbe : Revista 
Brasileira de Gestão Urbana, vol. 2 (2), pp.155-166, 2010.

LEMOS, André; LÉVY, Pierre. O futuro da internet : Em direção a uma ciberdemocracia 
planetária. São Paulo: Paulus, 2010.

LÉVI-STRAUSS, Claude. Tristes trópicos. São Paulo: Edições 70 / Anhembi, 1957.

LÉVY, Jacques. “Uma virada cartográfica?”, in DEBARBIEUX, B.; VANIER, M. Ces 
territorialités qui se dessinent, Ed. L’Aube – DATAR, Paris, 2002. Trad. L. R. Viveiros 
de Castro.

LÉVY, Jacques; LUSSAULT, Michel. Dictionnaire de la Géographie et de l’espace des 
sociétés. Paris: Belin, 2003.

LÉVY, Pierre. Cibercultura. São Paulo: Editora 34, 1999.

MAIA, Pedro. “O carácter demonstrativo das experiências de Brunelleschi e o seu impacto na 
concepção e utilização de dispositivos de captura entre os séculos XV e XVII”, in Actas 
do Simpósio La práctica de la perspectiva : Perspectiva en los talleres artísticos 
europeos. Universidade de Granada, Granada, 2011.

MANDEL, Ladislas. Escritas, espelho dos homens e das sociedades. São Paulo: Rosari, 2006.

MARCONDES F.º, Ciro (org.). Dicionário da comunicação. São Paulo: Paulus, 2009.

_____. “Michel Serres e os cinco sentidos da comunicação”, in Revista Novos Olhares, ed. 
16. Grupo de estudos sobre práticas de recepção a produtos mediáticos, ECA / USP, 2º 
semestre, 2005.

MERLEAU-PONTY, M. O visível e o invisível. São Paulo: Perspectiva, 1984.

_____ O olho e o espírito. São Paulo: Cosac Naify, 2013.



136

MIKLOS, Jorge. Ciber-Religião : A construção de vínculos religiosos na cibercultura. São 
Paulo: Ideias & Letras, 2012.

MITCHELL, R.; JANES, A. Maps : Their untold stories. London: Bloomsbury, 2014.

MLODINOW, Leonard. A janela de Euclides. São Paulo: Geração Editorial, 2010.

MONMONIER, Mark. How to lie with maps. Chicago: University of Chicago, 1996.

MORELAND, C.; BANNISTER, D. Antique maps. London: Phaidon, 1989.

MORIN, Edgar. Cultura de massas no século XX. Rio de Janeiro: Forense, 1984.

_____ Introdução ao pensamento complexo. Porto Alegre: Sulina, 2007.

_____ O método, vol. IV. Lisboa: Europa América, 1991.

NEBENZAHL, Kenneth. Mapping the silk road and beyond. Londres: Phaidon, 2011.

NEWTON, Isaac; LEIBNIZ, Gottfried W. Newton - Leibniz (Col. Os Pensadores). São Paulo: 
Abril Cultural, 1983.

NIGG, J. Sea monsters : A voyage around the world’s most beguiling map. Chicago: 
University of Chicago, 2013.

OLIVEIRA, Cêurio de. Dicionário cartográfico. Rio de Janeiro: IBGE, 1983. 

PANOFSKY, Erwin. La perspectiva como forma simbólica. Barcelona: Tusquets, 2003.

PALMER, Douglas. The complete Earth. Londres: Quercus, 2006.

PICKLES, John. A history of spaces : Cartographic Reason, Mapping, and the Geo-coded 
World. London, New York: Routledge, 2004.

PIGNATARI, Décio. Semiótica da arte e da arquitetura. São Paulo: Cultrix, 1981.

PROSS, Harry. La violencia de los símbolos sociales. Barcelona: Anthropos, 1983.

ROBINSON, Arthur H.; PETCHENIK, Barbara B. The nature of maps : Essays toward 
understanding maps and mapping. Chicago: University of Chicago, 1976.

ROMANO, V. El tiempo y el espacio en la comunicación. Hondarribia: Guipúzcoa, 1999.

ROZESTRATEN, Artur S. A iconografia do portador do modelo de arquitetura na arte 
medieval. Tese Doutorado. Faculdade de Arquitetura e Urbanismo, Universidade de São 
Paulo. São Paulo, 2007.

_____ “Oferendas de construção: Imaginário e tecnologia”. In: Revista Pós, v. 19, nº 31, junho 
2012, p. 164.

_____ “Reaproximações à tecnologia”. Disponível em <https://www.academia.edu/27939248/
Reaproxima%C3%A7%C3%B5es_%C3%A0_Tecnologia>, acesso em 19/09/2016.



137

_____ “Ensaio para diálogos futuros sobre o espaço indizível”. Disponível em <https://
www.academia.edu/22608335/Ensaio_para_di%C3%A1logos_futuros_sobre_o_
espa%C3%A7o_indiz%C3%ADvel>, acesso em 19/09/2016.

RÜDIGER, Francisco. As teorias da cibercultura : Perspectivas, questões e autores. Porto 
Alegre: Sulina, 2013.

SALIS, Viktor D. Mitologia viva. São Paulo: Nova Alexandria, 2003.

SANTILLANA, Giorgio de. O papel da arte no renascimento científico. São Paulo: FAUUSP, 
1981.

SANTOS, Douglas. A reinvenção do espaço. São Paulo: Unesp, 2002.

SANTOS, Laymert G. Politizar as novas tecnologias. São Paulo: Editora 34, 2003.

SANTOS, Milton. A natureza do espaço. São Paulo: Edusp, 2014.

_____ Espaço e método. São Paulo: Edusp, 2014.

_____ Técnica, Espaço, Tempo : Globalização e meio técnico-científico informacional. São 
Paulo: Hucitec, 1994.

SCHAFER, Edward. Ancient China. New York: Time-Life Books, 1967.

SCHÜLER, C. J. Cartografando o mundo. Paris: Place des Victoires, 2010.

SEEMANN, Jörn. A aventura cartográfica. Fortaleza: Expressão Gráfica, 2005.

_____ “Mapas, mapeamentos e a cartografia da realidade”, texto apresentado no 7º Encontro 
Nacional de Prática de Ensino de Geografia. Vitória, 2003.

SERRES, Michel. Atlas. Lisboa: Instituto Piaget, 1994.

_____ Os cinco sentidos. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001.

SEVCENKO, Nicolau. A corrida para o século XXI. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.

SILVA, Maurício R. Na órbita do imaginário. S. J. do Rio Preto: Bluecom; São Paulo: UNIP, 
2012. 

_____ “O espaço sem corpo: A vida na superfície das imagens”. Compós, s/d.

SILVA, Maurício R.; CONTRERA, Malena S. “O Simbólico e o Ciberespaço: O papel do 
imaginário na experiência cibernética da cidade”. EcoPós, Comunicação, narrativas e 
territorialidades. ISSN 21758689, <www.pos.eco.ufrj.br>, v.16, n.3, p. 98-112, set/dez 
2013

SOBEL, Dava. Longitude: a verdadeira história do gênio solitário que resolveu o maior 
problema do século XVIII. São Paulo: Companhia das Letras, 2008.

SODRÉ, Muniz. A ciência do comum. Petrópolis: Vozes, 2014.



138

_____ Antropológica do espelho. Petrópolis: Vozes, 2012. 

_____ O terreiro e a cidade : A forma social negro-brasileira. Petrópolis: Vozes, 1988. 

STOTT, Carole. Celestial charts. New York: Crescent, 1991.

TOMEI, Carlos. Euclides : A conquista do espaço. São Paulo: Odisseus, 2006.

TOOLEY, R. V. Maps and map makers. London: Batsford, 1949.

TUAN, Yi-Fu. Espaço e lugar. Londrina: Eduel, 2013.

_____ Topofilia. São Paulo: DIFEL, 1980.

VAN DUZER, C. Sea monsters on Medieval and Renaissance maps. Chicago: University of 
Chicago, 2014.

VERDET, Jean-Pierre. O céu, mistério, magia e mito. Rio de Janeiro: Objetiva / Gallimard, 
1987.

VIRILIO, Paul. Estética da desaparição. Rio de Janeiro: Contraponto, 2015.

_____ Guerra e cinema : Logística da percepção. São Paulo: Boitempo, 2005.

_____ O espaço crítico. São Paulo: Editora 34, 2014.

WERTHEIM, Margaret. Uma história do espaço de Dante à internet. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2001.

WOODWARD, D. Art and cartography. Chicago / Londres: University of Chicago, 1987.

WUNENBURGER, Jean-J. O imaginário. São Paulo: Loyola, 2007.

FILMOGRAFIA

The great history of maps. Dir. Eric Wastiaux. BFC/France 5.
<https://www.youtube.com/watch?v=bIinkSvSNuQ> (acesso 30jan2016).


